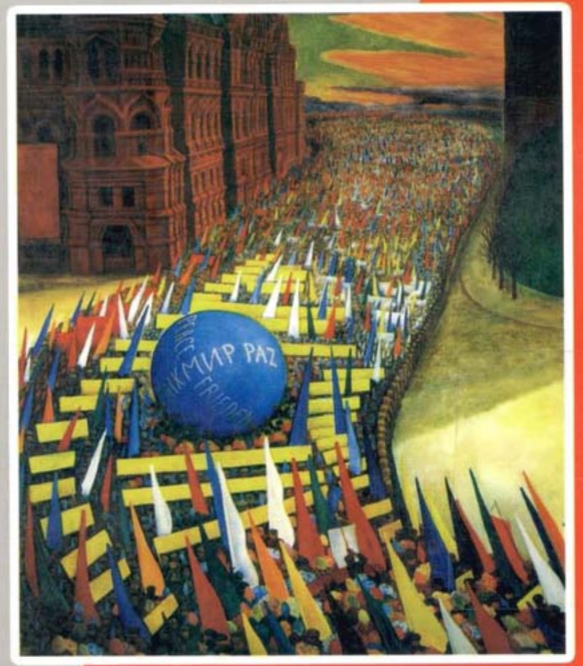


و آزادی



فرمبرز رئيس دانا

سوسیالیسم و آزادی (چند بحث و نظر)



# سوسياليسم و آزادى (چند بحث و نظر)

فريبرز رئيسدانا

1378

نشر دیگر میکوشد با رعایت پیشنهادهای کتاب *درست و یسی خط فارسی/ ایرج کابلی/ نشر باز تاب نگار* ، با نگرشی اعتدالی تا مرز عادت چشمی خواننده گان و با پوزش از لغزشهای احتمالی گامی به سوی روز آمد شدن خط فارسی بردارد.

## نشر دیگر

تهران، صندوق پستی:۱۵۸۱۵/۱۷۹۹ / تلفن: ۸۸۹۹۹۷۲۸ - ۸۸۹۹۶۲۷ دورنگار: ۸۸۸۹۹۷۲۸ نشانی الکترونیک: Email: digar\_80@yahoo.com / www.nashredigar.com فروش اینترنتی: www.iketab.com و www.amazon.com برای آنان که نه در آزادی، برای آزادی زیستن میتوانند.

#### فهرست مقالهها

| پیشگفتار                                     | ٩   |
|----------------------------------------------|-----|
| آزادی راه خود را نشان میدهد                  | 11  |
| شبح سرگردان باز می گردد؟!                    | 45  |
| یاس آزادی، امید استبداد                      | ۴۸  |
| متن سخن رانی در کنگرهی حزب سبز آلمان         | ٤٣  |
| هممرایان و مخالفخوانان در ساختار سیاسی روسیه | ٤٦  |
| استبداد - ضداستبداد شرقی                     | 74  |
| اتحادهای سیاسی                               | ۷۸  |
| نكبت جباريت                                  | ٩٤  |
| آی مطبوعات! «من درد مشترکام، مرا فریاد کن»   | ٩٩  |
| بلای جان اندیشهی شریعتی                      | ۱۰۸ |
| هم آوایی روشن فکران و مردم                   | 117 |
| راه سوم، کژ راهه است                         | 117 |
| سنديكا و سنديكاليسم                          | 144 |
| روز جهانی کارگر                              | 177 |
| دفاع از سوسیالیسم                            | 139 |
| نگاه آزادوار سوسیالیسم به هنر                |     |
| انتظار از جنبش دانش <i>جویی</i>              | ۱۷۳ |
| بحران در نظریهی مارکسیستی                    | ۱۸۳ |
| سرمایهی اجتماعی؛ تدبیر اجتماعی نولیبرالیسم   | 149 |
|                                              |     |

پیش گفتار

این کتاب در بردارنده یشانزده مقاله و چهار مصاحبه است، هر کدام مستقل، اما همه درباره یآزادی، دموکراسی، عدالت اجتماعی و سوسیالیسم. گرچه این یک کتاب یکه درباره یرابطه ینظری بین آزادی، دموکراسی و سوسیالیسم و درباره ی تجربههای جهانی این موضوع نیست و گرچه کامل هم نیست، اما نمی توانم بگویم مقاله های مستقل آن این رابطه ینظری و تجربی را، تا آنجا که اکنون یا بعدها برای خواننده گان ایران و جوامع مشابه ضروری است، توضیح ندادهاند. با خواندن این مقاله ها خواننده گان به ویژه تجربههای سوسیالیست و محاطفان آن آشنا می شوند و شاید آشناتر و با نظرها و اندیشههای سوسیالیست ها و مخالفان آن آشنا می شوند و شاید آشناتر و عنوان مقاله ها و چالش های ایران از نظرشان می گذرد. وقت تان را نگیرم، چون در معرفی اجمالی مقاله ها را در این پیش گفتار فراموش می کنم. بدیهی است همه ی معرفی اجمالی مقاله ها را در این پیش گفتار فراموش می کنم. بدیهی است همه مهم مورد بحث و مناقشه در این پیش گفتار فراموش می کنم. بدیهی است همه میاحث مطرح در این قلمرو و حتا مباحث اصلی در این کتاب نیامده اند، اما مسایل انگیزه های نوشتن مقاله های من بوده اند. شماری از این مقاله ها سایل مسایل مهم مورد بحث و مناقشه در ایران و تا حدی در میان ایرانیان خارج از کشور، بهتر. دوباره فروشی نکرده می از کتاب می ماده این این می مول در این کتاب نیامده می دار و از کشور، رو سایل می می ایز می مقاله های می به مامان این این این ایرانیان خارج از کشور، می می دو بر آنان نکاتی افزوده می این از کتاب می می داده این معروم می و و می دارند. چه

باور من و تمام یافتههای تجربی و مهمی که با هنجار خرد و کنش سازگار آمدند، برآناند که در میان آرمانها و اندیشههای شناخته شده و مطرح، این سوسیالیسم است که میتواند آزادی و رهایی فردی و اجتماعی را بیش از هر چیز دیگر تضمین کند و از آن راه دموکراسی راستین و باب نیاز انسان عصر ما، و تا آنجا که چشم دل و خرد کار کند، انسان فردا را متحقق سازد. از سوی دیگر نولیبرالیسم و جنایتهای آن،

به رغم ادعاهای ریاکارانه و بهانه جویی برای لشگرکشی جهانی و جنگافزوزی، سراپا با رهایی و مردمسالاری در تناقص است. درست است که خودکامه گیها، عوام فریبیها و دروغزنیهای بومی در معرض حمله ی نولیبرالیسم و نومحافظه کاری قرار می گیرند، اما با پیروزی اینها به جای آنها، که خود محصول عقبمانده گیهای تاریخی، سلطه گریها و دشمنیهای امپریالیستی با حکومتهای مردمی و عدالت جویاند، دورِ تازه یی از فقر، در بندبوده گی، انسان ستیزی و سیطره جای می گیرد. راه رهایی دل دادن و تسلیم شدن به یکی از این دو مغاک سلطه نیست، بل که در استقلال و دموکراسی توام با عدالت و ناتحمیلی است.

البته غمانگیز است که جباریت از آن رو که بنا به دلایلی با امپریالیسم از سر تعارضهای گذرا در میآید، خود را هم ردیف مردمسالاری و حکومتهای بر آمده از ارادهی مردم و نگاهبان منافع آنان جا میزند. اندوهبار است که در پرتو رسانههای سنگین وزن خدمت گزار سرمایهی بومی و جهانی سلطه گر و تبلیغات بیوقفهی آنان نولیبرالیسم به ایجاد وجدان دروغین توفیق مییابد چنان که گویی همهی مبارزان ضد سلطه و سوسیالیسم تمایل به خودکامه گی دارند و راه گریز از اختناق بومی، همانا نولیبرالیسم یا نومحافظه کاری ویران گر، آزادی کُش و فقرزای جهانی است. پا این وصف، اما، امیدبخش است که بیش از یک دهه از فروپاشی اتحاد شوروی و پای کوبی امپریالیستی برای مرگ سوسیالیسم – و نه شکست مجموعههای دولتی ضدسرمایهداری که لزوما و همهجانبه سوسیالیستی هم نبودند - نگذشته بود که شکوفههای نورس آراده، مبارزه و خرد سوسیالیستی باز بر درختان تناور ظلم ستیزی سربرآوردند. اکنون امیدهای آزادی در جهان راه تازه ی خود را یافتهاند؛ اینبار در جنبش جهانی و فراگیر رهاییبخش.

# آزادی راه خود را نشان میدهد\*

جذابیتی دارد به اندازهی یک دریا رمانتیسم انقلابی، گفتن اینکه استقرار دموكراسي هيچ پيش زمينهيي و البته از جمله پيشزمينهي اقتصادي ندارد، در همان حال، اما فريبنده گي دارد چونان سراب براي انبوه مردم، وقتي در پس آن حرف، ايس باور نهفته باشد که در جهان فقط یک جور دموکراسی داریم: لازم، نجات بخش و تكراريذير؛ و آن حق انتخاب آزادانه است. چه فريبي بزرگتر از اين كه شـرايط نـابرابر و ظالمانهیی را نه به مثابهی بندهای هولناک تنیده بر سرراه انتخاب بلکه همچون نتيجهي طبيعي و معقول همان حق، در وجدان عمومي جا بيندازيم. و اين چه تفاوت دارد با وضعیتی که به مردم می گوییم شما تنها حق انتخاب از میان انتخابهای من را دارید یا نتیجه ی یک هدایت شده ی ناگزیر را تجلی عالی یک حق انتخاب وانماییم. یا به ضرورتهای مهار تعمیم دهیم، مانند آنکه دور داشتن کودکی از آتش ساحر، را توجیهی بر قدرت بی پایان دور داشتن دست هرکس، در هر موقع و به وسیلهی هرکس از هر چیز، در هر موقع و به وسیلهی هر عضو شبکهی قدرت بدانیم. یا جامعه را میراث مسلم کسانی بهشمار آوریم که بیشترین سهم را از مکنت و قدرت دارند و چلون بار اریکهاند، مدار روزگار را چنان می چرخانند که باز بر آن بمانند و واضح است که انبوه مردم، از بن، از توان رسیدن به موقعیتهای برابر با ایشان باز میمانند و آنگاه بیاپیم و انتخابهایی در این کارزار را، همان یک نوع دموکراسی بازشناسیم. بدینسان آیا، دست کم بین جامعه یی که در راه برابری واقعی حق انتخاب گام میزند و جامعه یی که توهم حق انتخاب أزادانه را باور كرده است تفاوت وجود ندارد؟

آغاز فرآیند دموکراسی هیچ معطلی را جایز نمیدارد، نه اینکه تدبیری باشد نامربوط به هر نوع قدرت اقتصادی و بینیاز از پیشزمینههای لازم که در انتها راه رشد اشراف گونهی ممتازان را هموار کند. اما این فرآیند هر نوع نابه سامانی اقتصادی و بازدارنده گی را به مبارزه فرا می خواند تا پیشرفت و حق انتخاب واقعی و توانمند وسیعترین بخشهای جامعه را تضمین کند.

واقعیتها میگویند که دموکراسی یک نوع نیست، و حقیقت دارد که آرمان آن نیز یگانه نیست. تضادهای جهانی، روابط بهرهکشانه، نابرابریهای اقتصادی و جهل و عقبمانده گی، موجب میشوند که هم تفاهم عمومی بشری و هم شکل گیریهای امیدبخش برای دموکراسی، سخت به مخاطره بیفتند. خلاصه آن که آزادی واقعی و همه گانی که هم زمینه و هم محصول تکاملی دموکراسی است، تا روز گار به ارادهی بهرهبرداران انحصار گرای منابع بشری می چرخد از دسترس جامعهی بشری به دور میماند، هر چند اینجا و آنجا، چون نسیمی ملایم یا چون هوایی فرجخش و ماندگار گاه رخ نماید. و چنین میماند، مگر آن زمان که همهی مردم جهان به گونه یی موثرا صلح و عدالت و کارآمدی بیابند. بی هوده نیست که بهرغم همهی تاریکیهای نهفته در نظم جهانی موجود و همهی پسرَویها، هم نماینده گان آرمان فرصتهای برابر برای ممه گان به مواضعی تازه دست می یابند و هم نماینده گان آرمان فرصتهای برابر برای منظم جهانی موجود و همهی پسرَویها، هم نماینده گان آرمان فرصتهای برابر برای میم کان به مواضعی تازه دست می یابند و هم نماینده گان زمان فرصتهای برابر برای میم کان به مواضعی تازه دست می یابند و هم نماینده گان آرمان فرصتهای برابر برای می نظم مهانی به مواضعی تازه دست می یابند و هم نماینده گان آرمان فرصتهای برابر برای می برای

خیلی ساده، می توانیم این واقعیت را به تصور آوریم که دموکراسی، از نوع آنچه در یک کشور پیشرفتهی اقتصادی است می تواند به انتخاب دستگاه حاکمه یی در آن جامعه بینجامد که در جهت تامین منافع صاحبان قدرت اقتصادی به اضافهی رفاه عمومی حرکت می کند و به این منظور به بهترین تدبیرهای ممکن برای کاهش ارزش بهای جهانی مواد اولیه نسبت به بهای کالاهای صنعتی پیشرفته و تکنولوژی به زیان کشورهای کم توسعه، دست می زند. درست است که در آن جامعه شکلی از دموکراسی تحقق یافته است اما آیا همهی بخش های جامعه ی بشری می توانند برای آن دموکراسی احترام قابل باشند؟ اگر ما به عنوان یک حق بشری، به رهایی مردم کشورهای کم توسعه ی صادر کننده ی مواد خام، از چنگال عقب مانده گی باور داریم، بی تردید پاسخمان نیز به پرسش بالا یک «نه» پرطنین، اما نه پایان بخش، خواه د بود. آزادی راه خود را نشان میدهد ۱۳

آیا تنها وظیفه یی که برای جوامع دیگر میماند، برقراری یک دموکراسی استاندارد و تعریف شده است تا بتوانند به نزاع و رقابت با دموکراسی های دیگر بپردازند؟ در این صورت مگر نه این است که مفهوم دموکراسی به مفهوم رقابت کشنده تنزل می یابد؟ و اتفاقا همین تصور، یعنی داشتن حق رقابت با دیگران – به شرط آن که هر کس پای خود را به اندازه یگلیم قدرت اقتصادی و نفوذ سیاسی اش دراز کند – امروز به جای مفهوم دموکراسی جا افتاده است.

و آخر این که آیا ممکن نیست که دموکراسی در یک جامعه، به دلیل سیطرهی قدرتهای سیاسی و اقتصادی داخلی یا خارجی، که منافع خود را در یک نظام غیر استبدادی در مخاطره می بیند، به بند آمده باشد. همه ی ما نمونههای زیادی از این دست که مرگ آزادی را در جنبههای مختلف نیز می تواند به همراه داشته باشد می شناسیم. پس آیا نمی باید مبارزه ی ضد سلطه و ضد بهره کشی اقتصادی، بخشی از فرآیند مبارزه برای آزادی به شمار آید؟ به ویژه اگر بپذیریم آزادی، با هر دینی که به فرمانهای لحظه یی قهرمانان اش داشته باشد، در لحظه ا به جهان نمی آید، بل که محصول یک فرآیند انسانی است، که از پس لحظه ها بیرون می جوشد.

اگر دموکراسی به معنای حق رقابت کردن برای پیشرفت فردی- بی داشتن حق برخورداری برابر و واقع گرایانه از امکانات اجتماعی برای همه ی مردم- باشد، دیگر نیازی به هم سویی با سایر جنبه های رستگاری بشر ندارد. اما آزادی، به مفهوم اعتلای شخصیت انسان و حق و توانایی تعیین سرنوشت و سرانجام حرکت در راستای استقلال و رهایی فرد، مستلزم پیوندها و نیازهای دیگری است که در متن رشد عمومی انسان قرار دارند. این آزادی فراگیر، با همه ی پیوندهایی که در جریان بارورشدن خود با مقوله های اعتلای آدمی دارد، به هر حال برای سر برآوردن و نوزایی، موکول و معطل می خواهد و می جوید. این تصور، کچینانه است که گویا مقوله هایی از همین مسیر را می خواهد و می جوید. این تصور، کچینانه است که گویا مقوله هایی از همین مسیر را ملی، حذف حاکمیت بیگانه، رشد اقتصادی حتا چیزی چون پیشرفت فرهنگی الزاما و حتما مقدم بر برقراری آزادی- به ویژه آزادی هم نیاید خبری باشد. آزادی فراگیر سال های سال، تا آن ها کاملا تحقق نیابند از آزادی هم نیاید خبری باشد. آزادی فراگیر نه به تنهایی پیش از پیشرفتهای دیگر ظاهر می شود و نه در پی سایر دستآوردها ضرورت می یابد، بل که بخشی است جداناشدنی از تلاش های ره می و رشد نه مورت می یابد، بر که بخشی است جداناشد می از خاکان می می می می را موروت می یابد، بل که بخشی ای می می مود و نه در پی سایر دستآوردها

اقتصادی- و نه از طریق اعمال مستقیم قدرت فردی و گروهی- نوید میدهند. تحلیل روند تاریخ معاصر جهان، هم واقعیت و هم مفهوم اروپایی- بریتانیایی دموکراسی را آشکار میکند، بیآن که هیچ ضرورتی برای نفی مطلق آن وجود داشته باشد.

دموکراسی در اروپا نخست چونان امواجی سهم گین بر سر دولت لیبرال فرود آمد. ابتدا دولت لیبرال، دولتی بود موظف به تامین حقوق سرمایه گذاری و تامین سود اقشار اجتماعی خاص، بی هیچ وظیفهیی برای مداخله در سامان دادن کارهای مردم، به هر حال زمانی فرا رسید، که اقتصاد سرمایه داری خود را نیازمند پارهیی از مقررات و نظارتهایی دانست که وجود آنرا بر پایهیی استوار نگه دارد. به این ترتیب، شرایط قانونی پدید آمد تا حفظ ماهیت لیبرالی جامعه را ممکن کرده امکان انقالاب و قیام و شورش های مردمی در اعتراض به ستمهای ذاتی جامعهی لیبرالی آن روز را از میان ببرد. البته، مبارزهی پی گیر مردم نیز در این زمینه تاثیری اساسی داشت، در مجموع در طول زمان به مردم فرصت داده می شد تا روشهای سیاسی رقابت آمیز را بپذیرند و بدین سان، بی ضرورت بازنگری مداوم و اساسی ساختارهای حاکم، ادامهی راه رهایی را، که از پیش

اما، به جز آنچه نظام اقتصادی بر پایهی سود سرمایه، به عنوان رقابت سیاسی محدود و به نام دموکراسی می پذیرفت، آرمان جوشان برابری، رهایی از ستم و کسب حقوق واقعی نیز در جوامع صنعتی جریان داشت و جریان دارد. اگر پیروزیهای نهایی یا همه جانبهیی نصیب گروههای اجتماعی زیر ستم و پیشگامان و شورش گران نشد، در عوض رشد نهادهای مردمی و حفظ و ارتقای حقوق صنفی و دموکراتیک تودههای مردم به دست آمد. این رشد با ماهیت سرمایهداری لیبرال، و لیبرال استحاله یافته به محافظهکاری افراطی انحصارگرا، تعارض دارد. عقل سود توانست این تعارضها را به نفع بقای ساختار خود حل کند. راه حلها در مجموع عبارت بودند از: سیاسی، آعطای سهمی از بهرهکشی اقتصادی جهانی و ملی به گروههای محدود اجتماعی و آیجاد یک آیدئولوژی تعصب آلود برای شیوهی حکومت داخلی در بین مردم استحالهی علیمی که در مفهوم دموکراسی به وجود آمد و با وجود همهی سهمهای استحالهی عظیمی که در مفهوم دموکراسی به وجود آمد و با وجود همهی سهمهای اعطایی، باز هم مراکز قدرت در برابر تعارضها و تهاجمها و اظهار وجودهایی که ناشی آزادی راه خود را نشان میدهد ۱۵ میبینیم که چهسان ماهیت نظامهای حاکم افشا، با جنگافروزیها مقابله، و خواستهای اقتصادی و اجتماعی نیز روز افزون می شوند.

اما اگر سرنوشت دولت لیبرال اروپا آن بود که دموکراسی را لیبرالیزه و سپس، در عصر انحصارها آن را به فرصت مبارزهی دستگاه قدرت، آن هم با شرایط نابرابر، تبدیل کند، سرنوشت جوامع کمتوسعه، صرف نظر از چند استثنای قابل بحث، آن بود که دیکتاتوری را بپرورد. سابقهی طولانی استبداد متمرکز امپراتوریهای شرقی، نبود تجربهی دموکراسی نوع اروپایی، بیسوادی گسترده، غیر طبیعی بودن رقابت و عواملی مانند آن، همه گی در جوامع کمتوسعه در کار بودهاند. اما دلایل ساختار استبدادی سدهی بیستمی را باید عمدتا در مناسبات تولید و مبادله یحهانی جستوجو کرد.

در بسیاری از این جوامع جانشینان استبداد بر پایه ای حاکمیت زمین داران، خود، درجهت تامین سرمایه ها و بهرهبرداری های معدنی و کشتزارهای متعلق به خارجیان و بومیان، از رشد دموکر اتیسم و تشکیل نهادهای مردمی و اتحادیه ها جلوگیری کردند. میان این گروه حکومت ها، حتا وقتی نشانه هایی از نوگرایی، انسجام اقتصادی، وحدت ملی و اجرای طرحهای دنباله دار اجتماعی و اقتصادی بروز می کرد، گویا راهی جز نظام دیکتاتوری یافت نمی شد. بافت و تشکیلات قومی و قبیله یی، مداخله های ماهرانه و پی گیر نماینده گان استعمار در سازمان دهی حزب ها و نهادها، بهانه ی لازم را برای مخالفت قطعی با سازمان های سیاسی متعدد و رقیب ایجاد می کرد.

در مواردی که سیاستهای پیگیر توسعهی اجتماعی و اقتصادی مطرح میشد، ایجاد فضای سیاسی مشابه با دموکراسیهای غربی، درتدوام رشد و بهویژه در برنامههای مبارزه با فقر و گرسنهگی و بیسوادی اخلال میکرد. به هر حال در سیاستهای رشد اقتصادی، آنگونه که تجربه شد، میان دموکراسی و پیشرفت سریع و رهایی از چنگال عقبماندهگی آزاردهنده تعارض پدید میآمد.

می توانیم به نمونه های برجسته ی فراوانی، به ویژه در آفریقا، اشاره کنیم. آزادی حق انتخاب، بر بستر عقب مانده گی و فقر فرهنگی، پارلمان را پر می کرد از نماینده های طبقه ی متوسط مصرف گرا و کاسب کاران نو گرای شهری و وارد کننده گان کالاهای خارجی از یک سو و نماینده گان اقشار صاحب نفوذ سنتی و واپس گرا از دیگرسو و بالاخره عناصر مدیریتی و ایدئولوژیک دولتی و نظامیان، از سوی دیگر سو گیری سیاست های اقتصادی زیر تاثیر کش مکش های پایان ناپذیر این جناحها (و حزب های ایشان) یا تحت تاثیر تبانی و سازش های زیان بخش آنان، راهی برای توسعه ی

اجتماعی، ارتقای سطح فرهنگ، ایجاد صنایع پایهیی، افزایش مالیاتها، عدالت اجتماعی، بهرهبرداری از منابع ملی، کاستن از محرومیتها، اعمال محدودیتهای ویژهی بازرگانی خارجی و جز آن باقی نمیگذاشت. اما رسیدن به مرحلهیی که در آن نمایندهگان آگاه برای هدایت جامعه و تامین دموکراسی فعال شوند، میسر نمی شد. در نتیجه چه بسا حکومتهای ترقیخواه و مردمی که نمیتوانستند از دموکراسی تقلید کنند، تنها فرصت بهرهبرداری برای صاحبان منافع انحصاری و بیاعتنا به سرنوشت ملی و اجتماعی را فراهم میآوردند. هدفهای فقرزدایی، اشتغال، رشد، استقلال و عدالت اجتماعی بنیانی از اولویت قطعیتری برخوردار می شد.

این تعارض، امروز، خطیرتر و تعیین کنندهتر است، زیرا هـم آگـاهیهـای مردمـی و هم صفبندیهای اجتماعی جدیتر شدهاند. جایی که انبوهی از مردم به مثابـهی یـک ضرورت مبرم خوراک و خانه میخواهنـد و شـماری از روشـنفکـران و اقشـار میـانی و بالایی آزادی را می طلبند، و هر دو گروه نیز به حقوق انسانی خود پایبندند، به تجربـه می توان نشان داد که چه بسا امکانات موجود و شرایط بین المللی بین این دو خواسـته تعارض ایجاد میکند. اما اولویت با کدام است؟

ذر جامعه یی رو به رشد، مفهوم دموکراسی به ساده گی عبارت از حق انتخابی نیست که مثلا یک نفر روشن فکر بی تفاوت شده آن را در حیطه ی کار خودش، مانند حق نوشابه نوشیدن لب باغچه ی شخصی، ارزیابی کند. دموکراسی در جامعه یی که در آن درصد بی سوادی بالا و ناآگاهی و فقر سیاسی و اجتماعی فرهنگ نسبت به دموکراسی های اروپایی گسترده است و در همان حال فقر مادی نیز هول ناک است، می تواند به تعارضی بینجامد که گاه در فلسفه ی سیاسی مطرح می شود: آزادی برای بقا و رشد خود ناگزیر می شود، خود را نفی کند. آزادی اگر به معنای گسترانیدن وسیع ترین تلاش ها و مشار کتها و طرح آرای مردمی باشد، آن گاه می باید به دو کار اساسی دست بزند: نخست، محدود یا متوقف کردن آزادی کسانی که مانع این گسترش هستند و سپس تلاش برای بالابردن سطح شناخت و فرهنگ و امکانات مساوی مردم از راه ممانعت از قدرتیابی اقتصادی برخی گروههای اجتماعی. این تعارض درونی یک سویه و بی پایه و بی مایه نیست که گاهی دیکتاتوریها یا دموکراسی ها به تشکیل سازمان های حقوق بی مایه نیست که گاهی دیکتاتوریها یا دموکراسی ها به تشکیل سازمان های حقوق

تردیدآمیز است که یک گروه پیشتاز، یک حزب مومن و یک سازمان حرف یی انقلابی، با همهی صداقت، پیگیری و دموکراتیسم درونی خود، بتوانند وظیفهی آزادی راه خود را نشان میدهد ۱۷

همیشه کی ایجاد و حمایت از دموکراسی مردمی را به عهده بگیرند، هرچند در تجربههای تاریخی نمونههای نسبتا موفقی از این دست موجود باشد. اگر حزب پیشتاز نتواند فعالیت خود را در متن زنده گی مردم و همراه با اعتلای عمومی پیش ببرد، سرانجام به چنبرهی منابع بوروکراتیک گرفتار می آید و از حقوق مادی و اجتماعی بهرهمند می شود که بنا به عادت استبداد را برای او توجیهناپذیر می کند. چنین دامی تنها رشد اجتماعی و اعتلای ارزشهای آدمی را به نابودی نمی کشد با که از گذر حذف حمایتها و هماندیشیها، انتقادهای مردمی و از راه منزوی کردن دگراندیشان، دست آوردهای درخشان را طبی چند فاجعه نابود می کند و ناامیدی و سردرگمی می آفریند، آنسان که تا سال های سال دموکراسی را حذف می کند، این تجرب می اتحاد شوروی است یعنی جایی که به دلیل شرایط عادلانه تر انتظار می رفت دست آوردهای آزادی بشر در آن گرانقدرتر باشد. اما چنین تجربهیی نمی تواند ضرورت بازنگری در مفهوم دموکراسی از جمله ضرورت امکانات برابر، اما واقع گرایانه بـرای دموکراسـی را از میان ببرد؛ برعکس آن را تقویت میکند. میدانیم که در صحنهی سیاسی انتخاب نماینده گان اجرایی و قانون گذاری، میراث دموکراسی بریتانیایی هند- که بی هیچ تردید، میراثی در حد خود با ارزش است- پابرجای مانده است. با این وصف، مفهوم دگرگون شدهی دموکراسی غربی، یعنی تشدید گسترش حتق رقابت، بر بستر فقر گسترده نمی تواند در هند، جایی داشته باشد.

می بینیم که توسعه ی امکانات برابر و مشارکت واقعی مردم و رهایی حقیقی آنان از اجبارها و ستمها، به رغم صداقت ها و تلاش های قابل قدردانی شماری از حکومت ها، چه بسیار ناامید کننده و دور از دست رس می نماید. خیلی از ما واقعه ی سر کوب دانش جویی پکن را با ناخر سندی به یاد می آوریم. حتا آنان که اطمینان دارند این واقعه از سوی ماموران سیا یا نفوذی ها در دستگاه پرسترویکایی آن روز هدایت می شده است، باز علاقه مند بودند نظام حاکم بر چین، نظامی دموکرات می بود که می توانست به افشای نماینده گان انحصارها و دشمنان واقعی آزادی به ردازد نه نظامی که در آن

با این حال حتا اگر سرکوبهای جامعهی هند را به شمار نیاوریم، باز فراموش کردن شرایطی که تودههای میلیونی را به فلاکت و تهیدستی میفرستد سخت است و به جای آن حق داشتن نمایندهگانی را در مجلس به ایشان میدهد که کاری برای تامین لقمهی نانی برای آنان از دستشان بر نمیآید. پس، باز در مییابیم که مفهوم

دموکراسی نیاز به بازنگری دارد. خوش بختی نسلهای آینده که دانش اقتصاد توسعه و اقتصاد سیاسی جهانی را پیشهی خود میکنند این جا است که در می یابند قرار نیست انتخاب میان گرسنه گی و حق رای، سرنوشت گریزناپذیر آنان باشد. دانش و تجربهی انسانی و مبارزاتی امروز می رود که میان دموکراسی پیش رفت و عدالت اجتماعی پیوندهای تازهیی بسازد. اما بی تردید، در چنین شرایطی درک و توقع از مفهوم دموکراسی تغییر خواهد یافت.

در الجزایر، تقلید از سنتهای دموکراسی فرانسوی توانست برای مدت کوتاهی احیا شود. همین فرصت، آشکارا مکتب سیاسی تندروی اسلامی را با آرای گستردهی مردم به صحنهی قدرت رهنمون شد. دلیل فرهنگی و پیشینهی چنین انتخابی هرچه باشد، نباید موضوع برای کسانی که از دموکراسی معنایی یکسان و ساده در سردارند، تفاوت کند. اما دیدیم که اقشار مسلط، به اضافهی جریانهای سیاسی ذینفع جهانی، مقررات بازی را در لحظههای پایانی، آنجا که میرفت شکستشان قطعی شود، برخلاف تمام آیینها و رویههای دموکراسی و انتخابات بر هم زدند. بهانهی آنها این بود که اگر ایشان بازی را برهم نزنند، برنده گان چنین خواهند کرد. این کار چند سال پیش در ایریش پس از پیروزی راستهای افراطی منتسب به نوعی فاشیسم تکرار شد. اینها نمونههایی از تعارض در مفهوم آزادی امروزند. واقعیت آن است که دموکراسی، وقتی طبقات اجتماعی مسلط، ابزار قدرت و نیروی سلاح در دست، آن را به زیان منافع خود می بیند، نابود میشود، یا استحاله می باید یا در جای خود درجا میزند؛ به جای آن که می بیند، نابود می شود، یا استحاله می باید یا در جای خود درجا می زند؛ به جای آن که

در شماری از کشورهای کمتوسعه، مثلا در برزیل و بهویژه در آسیای شرقی آنجا که ببرهای اقتصادی یا به زبان درست در اقتصاد سیاسی، کشورهای نیمه پیرامونی شکل گرفتهاند، از نیمهی سالهای هفتاد تا میانهی دههی نخست سدهی بیست و یکم (امروز که مقاله را ویرایش میکنم) رشد اقتصادی، هر چند بسیار ناموزون و به بهای بدتر شدن نظام توزیع درآمد و امکانات و به بهای از دست رفتن فرصت و امکانات بدیل و به زیان اقشار وسیع کمتوشوتوان مردم حاصل شده است. اما در تمامی فرآیند رشد، مردم به طور کلی- نه به طور عام- زیر فشار، در بیخبری، در تعصبهای خرافی و به هر حال محروم از آزادی و فرصتهای برابر و احساس همبسته گی با یک دیگر و سایر مردم جهان باقی ماندهاند. در عوض به اقشار مرفه حق و امکان انتخابهای مصرفی متنوعتر و به تودههای محروم نیز فقط خیال رسیدن به همان رستگاری که اقشار آزادی راه خود را نشان میدهد ۱۹

بالایی آزمودهاند، نشان داده میشود. بـه عنـوان مثـال رشـد اقتصـادی بـه هـرروی، بـا معیارهای متعارف، در کشوری مانند برزیل انکارناپـذیر اسـت امـا در ایـن کشـور دههـا میلیـون نفـر فقیـر و گرسـنه و محـروم و ناآگـاه بـاقی مانـدهانـد. مـیتـوان نشـان داد پیشرفتها جز با گونهیی سرکوب آزادیها امکانپذیر نبوده است.

در کره، کشوری با رشد سریع از دههی هشتاد سدهی گذشته، دولتمردان کرهیی و ماموران عالی امنیتی این کشور مدتها است که نماینده گان جنبش های دانشجویی، کارگری و روشن فکران را که دست به تظاهرات آزادی خواهانه زدهاند دشمنان راه رشد کره قلمداد میکنند. به تعبیری آنها با معیارهای سرمایهداری درست می گویند. نظام سرمایه ی بین المللی که جزیره ی امن و مرکز بازاریابی کره را برگزیده است تحمل حرکتهای حقطلبانه و آزادیخواهانه، بهویژه طرح شعارهای عدالت اجتماعی و هم سویی با ملت های محروم جهان را ندارد و سرکوب جنبش ها و آزادیخواهی این چنین، آنان را به سرمایه گذاری امیدوار می کند. اما شگفتانگیز در این میان برخورد شماری از روشنفکران مِشلا کرمینی و ایرانی و برزیلی به ظاهر آزادیخواه است با آنچه گویا راه رشد را سد میکند. آنها هم رشد را میخواهند، به سبک کره، هم آزادی را میخواهند، به سبک اروپا، و هم رفاه را میخواهند به سبک ایالات متحد. اما اگر بپذیریم این آرزوی سه گانه می تواند نه تنها خواست ایشان که خواست همهگانی هم باشد، آنگاه ناگزیر در چارچوب نظام سرمایهداری وابسته باید یا رشد بر باد رود یا آزادی یا رفاه. برزیل با حرکتی لاکپشتی و ناممکن میخواهد رامهای فرعی دیگری را بپیماید. اینجا است که آزمون آزادیخواهی واقعی در برابر خواستهای در نهایت امتیاز طلبانه، یک آزمون قاطع تاریخی می شود.

اگر یک جامعه ی جهان سومی، آزادی می خواهد، ممکن است نخواهد برای دفاع از تشکلهای کارگری به اندازه ی کشور کره به سرمایه های خارجی، که کارگران نامتشکل و ارزان را می خواهند، راه بدهد و بنابراین از رشد اقتصادی، به آن اندازه، محروم بماند و نخبه گان نتوانند رفاه دل خواه و مصرف سطح بالای خود را داشته باشند. خیلی ها که شیفته ی همین دموکراسی جاری امریکایی هستند، همین جا هم، وقتی پای اسب رشد می لنگد، به این بهانه که مردم هنوز به مرحله ی بلوغ برای پذیرش آزادی نرسیده اند، آزادی سیاسی در یک کشور کم توسعه را رد می کنند یا برای آن محدودیت قایل می شوند.

کسانی هم هستند که به هرحال پیشرفت اقتصادی را پیش شرط آزادی های فردی و

۲۰ آزادۍ و سوسياليسم

اجتماعی به شمار می آورند. آن ها می گویند: اول رشد، بعد آزادی. اما برای شماری از ایشان، چه در جریان رشد و چه بعد از کسب نتایجی چند، طرح خواستهایی چون امکان تشکیل اتحادیه های کارکنان و مصرفکننده گان، حق اظهار نظر طرف داران عدالت اجتماعی و برابری و طرف داران اولویت محرومیت زدایی و نظایر آن، همیشه، هم با رشد و هم با دموکراسی، مقوله هایی ناساز گار به شمار می آیند. نگاهی به راه بردهای توسعه ی اجتماعی و اقتصادی در کشورهای کم توسعه، وجود این تعبیر را نشان می دهد که گویا در کشورهای کم توسعه تنها زیان های دموکراسی غرب بروز می کند و بنابراین برای طرح باشد، چراکه مانع پیش رفت به حساب می آیند. محتوای غیر انسانی این راه بردها چنین است که توسعه ی آزادی و حق شکوفایی انسان را پیش رفت به حساب نمی آورد.

تناقض دیگری در مقوله ی آزادی در جهان سوم وجود دارد. نظری بر آن است که مردم بی سواد که بدون سابقه و فرهنگ دموکراسی هستند نمی توانند پذیرای دموکراسی باشند. یکی از راه حلهایی که مطرح می شود این است که دموکراسی را به نخبهگان بدهید و راه حل ارشاد را برای عقب مانده ها بر گزینید. تناقض مضاعف در این است که به هرحال، بر خورداری نبودن مردم از آزادی، بنا به همان استدلال پیشین تا ابد مانع ایجاد دموکراسی می شود. اما به جز آن، به حکومت اجازه می دهد تا خود، مرز بین افراد مستعد و نامستعد را برای آزادی و زمان سنجی آن بر عهده بگیرد. ببینیم جوامع دیگر چه تجربه ها و راه های دیگری را برای برون شد از بن بست ها بر گزیده اند؟

کشور کوبا با دست آوردهای با اهمیت و انکارناپذیر اجتماعی در ریشه کن کردن عقب مانده گی عمومی، بی سوادی، بی به داشتی و کاهش بسیار جدی بی کاری و گرسنه گی و فساد و ایجاد یک جامعه ی رها از وابسته گی به هزینه های خوش گذرانی شروت مندان امریکایی، هیچ جایی در جدول دموکراسی، سیاست شناسانی که دموکراسی را تنها از راه انتخابات چند حزبی توصیف می کنند ندارد. فیدل کاسترو پیش از آن که یک تلاش گر رشد اجتماعی و حذف موانع واقعی توسعه ی انسانی، از جمله مداخله های سود جویانه ی قدرت های اقتصادی و سیاسی، قلمداد شود، از سوی دموکراسی یک سونگر و فریب کار، متعدد دیگر را توضیح نمی دهند، اما چیزی را مطرح می کنند که برای همه ی خواهنده گان و کوشنده گان دموکراسی هم مطرح است، و آن، تکثر آرا است. من به تکثر خواهنده گان و کوشنده گان دموکراسی هم مطرح است، و آن، تکثر آرا است. من به تکثر آزادی راه خود را نشان میدهد ۲۱

سرگرمی سازی را به وجود نمی آورد اعتقادی ندارم. اما در کوبا تکثر دموکراتیک غایب است. این قابل انتقاد است. اما باید قاطع و منصف باشیم تا برسیم به این حقیقت که همه ی دست آوردهای مهم کوبا را در برابر فشارهای شکننده و مداخله و توطئه ی امپریالیسم امریکا که درعمل راه دموکراسی را برای کوبای زیر فشار اما مستقل بسته است ارزیابی کنیم. با این وصف، به رغم قابل فهم و تا حد زیادی قابل توجیه بودن حذف تکثر در کوبا، این وضعیت مطلوب نیست و وظیفه ی دموکراتیسم پی گیری خواست های اساسی دموکراتیسم است. من در این میان گناه اصلی را به گردن امپریالیسم می اندازم اما به اکراه دولت کوبا نیز بی توجه نمی مانم.

در همین راستا، جنبش نیکاراگوآ که با انتخاب راه آزادی واقعی و حذف موانع آن، از سوی همان دیکتاتوریهای فریبکار به تحمیل فشارهای نظامی و اقتصادی محکوم شده بود، از ادامهی تحقق برنامههای رشد و رهایی خود باز میماند و به کنار میرود. احترام به آزادی سیاسی، از سوی رهبران نیکاراگوآ جای سپاس دارد. اما دلخوش داشتن به این آزادیِ آسیبپذیر و سطحی، بیتلاش برای رهایی واقعی انسان، حذف سیطرهی خارجی و ارتقای سطح زنده گی، فرهنگ، بهداشت، نابخشودنی است.

تلاش بزرگ رهبران و مردم کوبا برای تامین آزادی در هزاران کیلومتر دورتر، در خاک آنگولا و آن زمان که پرتغال فرتوت هنوز از مردم سیاه آن سامان کولی میگرفت و ایالات متحد از نتایج جنبش آزادی بخش و انتخاب های سوسیالیستی مردم واهمه داشت، ستودنی است. اما سکوت رهبران دموکراسی در سراسر جهان، در برابر سرکوب در سرزمین های دیگر نیرنگ آمیز است. رشد فرهنگی و اجتماعی مردم حفظ سطح زنده گی قابل قبول، در حالی که مقاومت بی حمانه ی تحریم و محاصره ی اقتصادی نیز در بیش از چهل سال جریان داشته است و چندین ده بار اقدام برای ترور و کودتا در کوبا را از سوی «سیا» ثبت کرده است، البته قابل تحسین است، اما نابود کردن دست آوردها و معارضه ی می دانیم اگر دموکراسی دست از پا خطا کند و جامعه را به سوی حذف منافع قدرت های مسلط بکشاند، شاهین کودتا و قلعوقمع از بالای سر پنجه بر سرش می زند، چنین سیاسی هستند، مگر آن که این آزادی با یافتن مفه ومی تازه ساختارهایی پابر جا بیابد. سیاسی هستند، مگر آن که این آزادی با یافتن مفه ومی تازه ساختارهایی پابر جا بیابد. مفهومی که رهایی واقعی را در سطح زنده گی اقتصادی و فردی برای می رو سیاسی هستند، مگر آن که این آزادی با یافتن مفه ومی تازه ساختارهایی پابر جا بیابد. نقومی که رهایی واقعی را در سطح زنده گی اقتصادی و اجتماعی و فردی برای بند. پابید از نو به گونه ی شرعاعانه و عادلانه تعریف کند.

آیا این دموکراسی است که رشد و پیشرفت اقتصادی را میسازد یا برعکس؟ پیش از هـر چیـز در پاسـخ نیـاز بـه شـناخت مفهـوم دموکراسـی و مفهـوم رشـد و پیشرفت داریم. اگر مراد از رشد اقتصادی، بالا بردن بازدهی سرمایه گذاریهای داخلی و خارجی، در محیطهای اقتصادی محدود و به نفع گروههای اجتماعی متمایز باشد، نه تنها چنین رشدی به دموکراسی نیاز ندارد، بلکه بهجز استثناهای قابل بحث، کمابیش هر نوع دموکراسی را موجب اخلال میداند، مگر آن که چنان سنت پارلمانی و رقابت سیاسی مرورد نظر باشد که روابط اجتماعی پایدارتر و مسالمتجویانه تری را برای ادامه یفعالیتهای سرمایه گذاری فراهم آورد. اما اگر بهجای رشد ناموزون اقتصادی به توسعهی انسانی همهجانبه، رشد پایدار با آثار قوی بر توسعهی اجتماعی و توانهای درونزا و ارتباطهای بینالمللی مفید بها داده شود آنگاه باز هم نیازی به دموکراسی فریبنده و نیرنگآمیزی نیست که حاصلی جز منزوی کردن مردم و کشاندنشان به صحنهی رقابت و انتخباب های بی ثمر اثری ندارد. در اینجا مفهوم دموکراسی، همانا توسعهی نهادهای دموکراتیک، فرونسازی کرامت، عزتنفس و کیفیت زنده گی فردی و اجتماعی انسان و افزایش درجهی مشارکتهای واقعی است. در اینجا دیگر دموکراسی یک وسیلهی رشد نیست، همان طور که یک هدف انفعالی رشد اقتصادی نیز بهشمار نمی آید. دمو کراسی این جا درون مجموعهی هدفها و ابزارهای توسعهی عمومی اجتماعی- اقتصادی قرار می گیرد. دموکراسی اینجا از خود نیرنگزدایی میکند، نه اینکه سایه های زنگار بستهی فریبکاری را به جان بپذیرد و پس از مدتی وجدان دروغین، ناآگاهی و انتخاب سیاسی از سرناگزیری و ساختار ناعادلانه را حاکم سازد.

دموکراسی ابزار رشد اقتصادی و اجتماعی است، زیار ایک فرآیند رشد پایدار، بی مشارکت آگاهانه و داوطلبانهی مردم، بهویژه مردمی که باید بار محرومیت و تلاش را بر دوش کشند، نامیسر است. اما دموکراسی هدف رشد اقتصادی و اجتماعی نیاز هست و آن وقتی است که مفهوم آن به اعتلا و رهایی انسان از قید و بندهای بازدارنده، تغییار می یابد. در این صورت انگیزه ی رشد اقتصادی با انگیزه ی رشد انسانی ادغام می شود و باز جای زیادی برای طرحهای رشد موضعی و نافراگیر باقی نمی گذارد. وقتی دموکراسی این گونه به هدف تبدیل می شود، از حد آزادی ساده و شرکت در انتخابات محدود و معین به مرزهای آزادی های ژرف سیاسی، بیان اندیشه و نگارش و تعاطی آزادانه و کارآماد فکار و همسازی نیروها و از همه بالاتر، به ره ایی فردی می رسد. رابطهای هادف ایران آزادی راه خود را نشان میدهد ۲۳ دموکراسی، ناگزیر دموکراسی را یک فرآیند تکاملی میانگارد که با فرآیند گسترش عدالت اجتماعی شانه به شانه است.

دموکراسی بر پایه امکانات نابرابر کشورهای کمتوسعه و پیرامون نه کارآمدی دارد و نه بقا و چه بسا به جای تکامل به نفی و تمسخر خود دست میزند. دموکراسی نمی تواند با فقر و محرومیت دوام بیابد یا توسعه پیدا کند. به هر حال خرد انسانِ امروز به ما آموخته است که دموکراسی بر پایه ی امکانات نابرابر، می تواند ضمن هر اثر نیکو یا پذیرفتنی، راه را برای تقویت اقشار اجتماعی صاحب نفوذ که مانع رشد همه گانی هستند، برای نابه سامان کردن ساختارهای اقتصاد و بدتر شدن توزیع درآمدها، برای ناکارآمد کردن ارتباط جهانی، به ویژه با قدرتهای اقتصادی و نظامی و سرانجام برای رشدیابی دشمنان واقعی آزادی باز کند. بنابراین دموکراسی که یک فرآیند پرتلاش، آگاهانه و پی گیر است، به بهترین صورت در فرآیند توامان رشد، عدالت، مشارکت، حق

امروز، دیگر، رسیدن به مرحله یی از رشد و رف اه اقتصادی، که در خور انسان محروممانده ی جهان کم توسعه باشد، دهها سال به تاخیر افتاده است و هیچ پیش شرطی برای اتخاذ راه رشد سریع، انسانی، مطمئن، با هویت و پایدار وجود ندارد. به همان سان، باز امروز، هیچ پیش نیازی نیز از نوع ضرورت مقوله های فرهنگی و اجتماعی اقتصادی برای گام نهادن در فرآیند آزادی انسانی، که جزو جدا ناشدنی توسعه ی اجتماعی و اقتصادی عادلانه و رهایی و رستگاری فردی است، در جهان ما قابل تایید نیست. این پیش نیازها یا کار را موکول به محال یا آن قدر کند می کنند که از آن برای خوش بختی و رهایی و مرتری طلبی یا از ترس از آزادی دیگران ناشی می شود.

اگر آزادیهای سیاسی پشتوانهی آزادیهای بیان و اندیشه برای مشارکتجویی در امور زندهگی جمعی و آن نیز راه رسیدن به آزادی فرد است، اگر به جای هرج و مرج قدرتمدارانهی فردی و گزوهی، نیروهای رستگاری همهگانی ضامن پیروزی روح فردی است، و اگر رشد اجتماعی- اقتصادی همهگانی ماندگار و صلح و عدالت انسان را از اسارتهای هولناک جهان ما نجات میدهد و بدینسان با فرآیند آزادی فردی پیوند می یابد، پس هیچگونه نگرانی از مدیریت اجتماعی رشد و آزادسازی واقعی و نتایج رهایی از بندها، توجیه منطقی ندارد. آزادی راه خود را نشان میدهد، همان طور که استبداد راه خود را می یابد و توجیه میکند.

# شبح سر گردان باز می گردد؟!<sup>.</sup>

در سخنانی که ژبرینوفسکی برای اعلام مبارزمی انتخاباتی علیه پلتسین که قرار است در ۱۶ ژوئن امسال [۱۹۹۶] برگزار شود ایراد کرد خطاب به وی گفت: «ای نیکلایویچ کار جنگ را در قفقاز یک سره کن، اگر پای گاه شورشیان (و منظورش این جا مردم چچن بود) را با بمبهای نایالم به آتش نکشی، آن وقت در انتخابات ۱۶ ژوئن می بازی و بعد نوبت من است که همه ی این کارها را اول ژوئیه (یعنی همان روز آغاز ریاست جمه وری) انجام بدهم». دیدگاه امریکا، اسراییل و راستگرایان افراطی روسیه به اضافهی گروههای مافیایی حاکم بر سرنوشت اقتصاد همه یکشورهای تازه استقلال یافته بعد از فروپاشی، آن است که شورشیان چچن عناصری نامطلوباند، زیرا آنها آماده گی گسترش دادن کار خود و کشاندن جنگ گریزگرایانه از حکومت مستبد و نالایق و ناموفق حاکم، به داغستان و نقاط دیگر قفقاز شمالی و حتا ماورای قفقاز را دارند. رزمنده گان یا شورشیان چچن (هـر نامی که روی آن می گذاریم) بر بنیاد اعتقادات اسلامی افراطی یا بنیادگرا می جنگند، اما نشانههای بازگشت بخشی از کل ناراضیان چچنی یا غیر چچنی به جنبش سوسیالیست رادیکال در تمامی منطقه و غرب خزر از چشم مسلح ماموران سیا و کا.گ.ب مخفی نمانده است. بهنظر میرسد ژیرینوفسکی همان نقش خطرناکترین را بازی میکند تا مردم متمايل به چپ به يک افعي واقعي رضايت دهند: يلتسين. همان که اکنون مدعي است مسالهی بیماری قلب و اعتیاد به الکل و فشار خون و فشارهای ویژهی امریکا را حل کرده و از بیمارستان - یا آسایش گاه - بعد از دو ماه با نیرو و سلامت به سر کار بازگشته، آمادهی کارزار شده است.

مجلهی تایم هم از او چون مرد توانمند غضبناکی نام میبرد که خیـره بـه چشـمان ژنرالهایش (از گراچف وزیر دفاع گرفته، تا وزیر کشور و فرماندهی کل مرزبـانی و ریـیس

امور امنیت) مینگرد، برمیز می کوبند و از ایشان نتایج مربوط به پایان توفیق آمیز جنگ و حل رسوایی گروگان گیری بیرون او کچن به وسیلیی ستیزه جویان چچنی را می خواهد. در همان حال مجلهی تایم اشاره می کند که آن موقع ژنرالها از هیبت یلتسین خجالت کشیده، سرشان را پایین انداخته بودند .

مشهوراست که ژیرینوفسکی اساسا یک یهودی است و از سوی پیچیده ترین دستگاه امنیتی اسراییل ماموریت دارد راست گرایی افراطی را چونان خون در رگ های بخشی از ملت بدواند (ولو آن که موضوع به بروز احساسات ضد یهود منجر شود). به هر حال یلتسین فقط در برابر او نیست که باید بجنگد و خود را مرد تعادل و قدرت و اصلاحات و امید رسیدن به زنده گی امریکایی نشان بدهد.

جریان راست و جریانهای جهانی نگران آن، فقط از جناح ماورای خشونت به آرایس نیرو نپرداختهاند. آنان چشم به راه مرد ملایم و ناسیونالیست نسبتا محبوب دیگری نیز به صحنهی مبارزهی انتخاب اتی اند. او یک ژنرال بازنشستهی ارتش و دارای محبوبیت و وجههی قهرمانی است. نام او الکساندر لبد و در جست وجوی بازگرداندن عظمت از دست رفتهی روسیه است و قرار است به مردمانی که از فساد و تقلب آشکار دستگاه یلتسینی و هستههای سرمایه داری بوروکراتیک ناراضی شده و به تنگ آمدهاند، پاسخ مساعد گوید. تا به حال کسی نشانه یی از این که این شخصیت منفرد وف دارای جدی چندانی به سوسیالیسم نشان بدهد ندیده است. اما سوسیالیست های ملایم او را از خود می دانند و سوسیالیسم نشان بدهد ندیده است. اما سوسیالیست های ملایم او را از خود می دانند و سوسیالیست های تندتر نیز چندان با او سرعناد ندارند. اما کارکرد ضعیف او در انتخاب ات هرجوامع روسی» او را مردی برای عبور از پیچ و خمهای رسیدن به قدرت نشان نمی ده. او چون یلتسین نیست و حمایت لازم را از منابع مالی داخلی و خارجی ندارد.

یلتسین درس مهمی از این دو کاندیدای ملی گرا و از جریان چپ گرفته است. دیدگاه همه ی آن ها در یک چیز مشترک است: وزیر خارجه ی سابق دستگاه یلتسین هیچ چیز جز یک «آقای بله قربان گو» نیست. منظور ایشان آن است که آندره یی کوزیروف وزیر خارجه ی پیشین در برابر رقبای اروپایی و ایالات متحد همیشه تسلیم بوده است. بررسی های عمومی درباره ی نحوه ی برخورد به مسایل اقتصادی و روابط بین المللی نشان نمی دهد که هیچیک از راست گراهایی چون ژیرینوفسکی از حزب «لیبرال دمکرات»، چرنومیردین از «حزب خانه ی ما روسیه» یابلوکو از حزب «لیبرال»، می خواهند یا

می توانند در صحنه ی بین المللی به تشکیل یک ساختار گسسته از جهان کاپیتالیستی دست بزنند. گیریم ممکن است وزیران خارجه یا ژست دیپلماتیک آن ها با یک دیگر تفاوت داشته باشد. این که امید موفقیت برای کسب قدرت و استفاده از آن در راه هدف های اعلام شده – مانند اعلام الحاق اجباری جمهوری ها به وسیله ی حزب ژیرینوفسکی – تا چه حد تحقق پذیر است، به بحث دیگری احتیاج دارد.

بههر حال جریان اصلاح طلب به رهبری یلتسین، گیجسر و ناتوان از ارایه ی یک استراتژی مشخص در زمینهی اقتصاد و سیاست خارجی و وحدت ملی، غرقه در فساد و ناکارآمدی اداری، رودررو با مشکلات حیاد اقتصادی، آسیبهای اجتماعی و جرم و جنایت، در لحظات آخر ناگزیر شده است امتیازهایی بدهد تا بتواند درانتخاباتی که خودش می گوید نه برای «قدرت» بل که برای «خاطر روسیه» در آن شرکت می جوید، برنده شود. او یوگنی پریماکف را به جای کوزیرف در پست وزارت خارجه نشاند، در حیالی که این کار آشکارا نارضایتی غرب را به همراه داشت. پلتسین یاد گرفته است که اگر هم از این نارضاییها می ترسد، دیگر رنگ و رویاش را نبازد غرب با تنها گذاشتن او، آبروی این کمونیست- دیکتاتور و بوروکرات سابق و کاپیتالیست فعلی را پاک برده است. اما پریماکف، ظاهرا شخصی است اگرچه، مانند یلتسین باقی مانده از دوران بورو کراسی گذشته، اما هنوز تا حدی وفادار به آرمان سابق و روسیه، نگران و ناراحت از غرب. او تا اين اواخر هم در سرويس اطلاعات خارجي كاركرده و طرفها را خوب ميشناسد. یلتسین شاید برای نشاندادن حسن نیت نهانی خود به غارب و شاید هم از تارس بالا گرفتن قدرت سوسیالیستها- کمونیستها- به هر حال پریماکف را نه با قدرت لازم بل که برعکس با بیش ترین احتیاط ممکن بر مسند وزارت خارجه نشاند و دور و بر او را پر کرد از یک شورای تصمیم گیری.

نتایج انتخابات ۱۷ دسامبر ۱۹۹۵، برای غرب، یلتسین و جریانهای راست سخت نومیدکننده و حتا ضربهیی بود: حزب کمونیست به رهبری گنادی زیوگانف توانست ۲۲ درصد آرا را به دست آورد و به بالاترین موفقیت برسد و آرای خود را به دو برابر حزب بعدی، یعنی حزب لیبرال دمکرات ژیرینوفسکی برساند. نظرهای کارشناسی وارد به امور روسیه و جمهوریهای تازه استقلالیافته برآناند که بخش اعظم شرکتناکردهها در انتخابات، دارنده گان تمایلات چپ هستند. آنها ممکن است با روند پیروزیهای یکبهیک، تشویق شوند و به میدان عمل پا بگذارند. زیوگانف در نخستین روزهای انتخابات خواستار استعای چرنومیردین، نخست وزیر شد. اما هنوز نشانهیی از این که

بتواند کنترل کامل را در دست بگیرد، پدید نیامده است. امروز جهان غرب او را نقطهی شروع قدرتمندی برای انتخابات ریاست جمهوری بهحساب میآورد. گرچه تصمیم خود وی هنوز کاملا مشخص نیست.

اما حزب کمونیست از مجموعه یی از نارساییها و فروبسته گیهای درونی رنج می برد: گیجسری به جای برخورداری از یک استراتژی روشن و سنجیده و داهیانه، تاکتیکهای به هم پیوسته و قابل اصلاح به اضافه ی برخورداری نبودن از تجربه آموزی و سازمان دهی ابتکاری ویژه و یافتن تدابیر اقتصادی و سیاسی برای نجات ملی و برای بازپیوندی اقتصادی، اجتماعی و سیاسی با متحدان و بالاخره نداشتن دیپلماسی مستقل و مبرا از آسیب پذیری. چنین حزبی نمی تواند دست بالا چیزی را فراتر از آن مردم و بهویژه آن کارگرانی که از تمامی تمهیدهای سرمایهداری و اصلاحات بازارگرایی ناامید شدهاند به خود بخواند. این حزب، نیرویی توانمند و پایدار برای ایجاد یک ساختار نوین چپ مستقل و رو به رشد نیست. چپ در روسیه بی همپیوندی سوسیالیسم و آزادی، بی رشد دادن سطح مصرف تودهها، و بی کم کردن شکاف تکنولوژی تا حد لازم و بدون ایجاد فرهنگی بالنده در نسلهایی که انقلاب دیگری را، ایـن بـار شـاداب و امیـدبخش، از راه ساختن جامعه و برخوردارشدن فردی، تجربه میکنند، نخواهد توانست جامعهیی پویا، بر پایهی ارزشهای انسانی، حافظ محیط زیست و برخوردار از رشد و عدالت بنا کند. این برنامهها از سیاستهای فعلی حزب کمونیست که فعلا از فرصتها بهره می گیرد به دور است. حزب کمونیست نیاز دارد سوسیالیستهای دموکرات واقعی را به مثابهی یشتوانههای قوی در جامعه یی نابسته و متحول و آزاد که نسل ها خود سرنوشت خویش را تعیین میکنند، بسازد. اما این، در جهانی که بهسرعت رو به توحش هرچه بیشتر نظامی و پلیسی سازمانیافتهی دولتی و گشایش دیوانهوار بازارها، سرکوب و سلطهی فرهنگی و بی خویشتنیهای نسلها گذاشته، جنگهای ضد شورش و ضد انقلابی وحشیانه یی را ابتکار میکند، به تنهایی کار یک حزب سیاستکار نیست.

اما یک حزب مدعی، میتواند در کنار تلاش برای ایجاد پایگاههای داخلی قوی، به انقلابهایی واقعا انقلابی بیاندیشد و برای آن گامهای سنجیده بردارد، با پشتوانهیی پویا و دموکراتیک که بهروزی همهگانی و پذیرش اصل نقد خویشتن را برای ساختن جامعهیی بهتر در دستور کار دارد. آیا حزب بازسازی شدهی کمونیست روسیه، همان است که باید باشد؟ واقعیت این است که با همهی نطفههای دیکتاتوری و کارکردهای غیر سوسیالیستی که در بلشویکهای متشکل، پس از جنگهای داخلی روسیه وجود

داشت، کماکان در آن تشکل، امیدهایی قویتر نهفته بودند تا در دل حزب بازسازی شدهی فعلی. در آن زمان بلشویکها به چیزی که، به موجب درک آن زمان به آن کمتر نیاز داشتند تا امروز، بیشتر پرداختند تا حزب کمونیست فعلی، که به موجب ضرورتهای زمان به آن نیازی حیاتی دارد. وآن پیوند نیروی گستردهی ردههای مردمی است با آگاهان و کارشناسان و روشنفکران، از طریق سازماندهی پویا.

حزب کمونیست روسیه، گاهی خواب قدرت شوروی سابق را می بیند. چنین حزبی نمی تواند بینش سیستمی نوین و دیالکتیک را در هم آمیزد. به این سبب به گونهیی تاکتیکی کاری می کند که در واقع پایههای اصلی استراتژی و مواد متشکلهی خون در جریانِ حزب را می سازد: ائتلاف با ملی گرایان معترض به حکومت فعلی به منظور کسب قدرت برای احیای شوروی. این کاری است درست خلاف حرکت بلشویکها که از جریانهایی چون سوسیالیستهای انقلابی، منشویکها، روشن فکران چپ و نیروهای دموکراتیک دوری گزیدند. با این وصف کار ائتلاف امروز می تواند حتا یک گام به پس باشد: ائتلاف با نیروهای فرصت طلب راست گرای افراطی – و گاه مشکوک - که هر گز چیزی به نام قدرتیابی مردم، مقابله با جریان توحش و سلطهی جهانی، تامین عدالت اجتماعی و از این گونه مقولهها را بر نمی تابد و تنها در جست وجوی بسیج خلایقی «مست و منگ»<sup>۲</sup> است تا به پیروزی بدون آگاهی دست یابد. چنان که انقلابهای آشنایی در دهههای هفتاد و هشتاد چنین کردند.

حزب کمونیست بیائتلاف نمیتواند به قدرت برسد؛ بی قدرت نمیتواند پیشتاز بماند و بی ماندن در صف اول رده آرایی احزاب سیاسی روسیه، در واقع زنده نمیماند. اما درست نکتهی تعارضآمیز در همین جا است که این حزب اگر به آن ائتلاف وسوسهانگیز و موثر هم دست بزند از حیث سیاسی میمیرد. آنها با این کار آماده ترین و آگاه ترین نیروهای اجتماعی را، که حتا در صف لیبرالها هم میتوانند به جای خود نیرویی برای ایجاد یک جامعهی مدنی مستقل و قوی باشند، از دست میدهند. مهمتر، آنها نه تنها میتاند با کار ایم تجزیه و ناامیدی میکشانند بل که بیش از ۱۱۰ میلیون نفر از مردم آسیای مرکزی و قفقاز را که به حدود می در این میتان و بورو کراسی جدید قرار میده.

ممکن است روسهای عادی در این میان تا مدتها زیر تاثیر نیروی جادویی برتری طلبی و ابرقدرتی ملی دچار مانیای سیاسی شوند و ملتهای دیگر را محکوم به پیوستن به یک جامعه ی بزرگ ببینند، اما این شور بیمارگونه، آنجا که باز عقبمانده گی و کم مصرفی و توتالیتاریسم سایه میافکند، پایان می گیرد. آن گاه یا باید مردم زیر ستم، از روس و غیر روس، با یک دیگر متحد شوند و سازمان دهی کنند و در برابر گرومهای حاکم و ارتش آماده به وحشی گری پایان سده ی بیستم (از نوعی که هابزبام برای مان تشریح می کند) بایستند و سپس خود را در برابر ماشین عظیم بربریت ضد شورش غرب سازمان دهی جدید، چیزی جز محکومیت دیگرباره ی تحرب کمونیستی از نوع پس از سازمان دهی جدید، چیزی جز محکومیت دیگرباره ی تحرب کمونیستی از نوع پس از واستالینی نخواهد بود؟ پاسخ قطعا مثبت است. به این ترتیب هشیاری احراب چپ و بر پایه ینقد گذشته و نقد خویشتن نیاز دارد و به شجاعت پذیرش اصل اراده و آزادی بر پایه ینقد گذشته و نقد خویشتن نیاز دارد و به شجاعت پذیرش اصل اراده و آزادی

در کشبورهای آسیای مرکزی و قفقاز، خیلی زود تعارض و جنگ و عوارض عقبمانده گی بروز کردند. لازم به یادآوری است که برخلاف نظریهی مرکز پیرامونی، که به نادرست دربارهی شوروی سابق به کار میرود ، در دوران حکومت شوروی، به رغم عقبمانده گیهای جمهوری های آسیای مرکزی و قفقاز و به رغم بی عدالتی ها و نابرابری های کاملا ناساز گار با آرمان رسمی اعلام شده از سوی سوسیالیسم واقعا موجود شوروی، باز هم خالص انتقال ارزش به زیان کشورهای یاد شده نبود و زیر ساختهای عمده و اساسی در همین جمهوری ها بنا شدند. در آسیای مرکزی «کانال قرهقوم» و زه کشی هایی برای گشودن آن به کشتزارهای بزرگ پنبه و گندم، کارخانه های پتروشیمی و نساجی، توسعه ی شهری و خانه سازی در کنار عقبمانده گی های عمنومی وجود داشتند. اگر کنسرسیوم «آیوک» توانسته است طرح بهره برداری نفتی موسوم به «زودرس» را براساس میدان نفتی باکو با هدف ۵۰۷ هزار بشکه در روز از فردای آغاز سده ی جدید اعلام دارد و اگر رییس جمهور آذربایجان، حیدر علی آن آن ابزرگ ترین

۱ - مثلا در کتاب: الهه کولایی، *اتحاد شوروی از تکوین تا فروپاشی،* تهران، دفتر مطالعات سیاسی و بین المللی وزارت خارجی، ۱۳۷۲.

۲- رئیس دانا، فریبرز. رشد اتکایی، اتحادیهی اقتصاد و خطمشی حمل و نقل: ایران و کشورهای آسیای مرکزی، آسیای مرکزی، سمینار منابع و ظرفیتهای آسیای مرکزی و قفقاز، انتشارات مرکز مطالعات آسیای مرکزی و قفقاز، تهران، ۱۳۷۴.

پروژهی سده مینامد، مطلقا نمیتوان همهی برکت را -که نصیب سـرمایهداری صـنعتی غرب و پایگاههایش میشـود- بـهحسـاب دلارهـای امریکـایی و پونـدهای انگلیسـی و ۹ کشور دیگر عضو کنسرسیوم گذاشت. در واقع زمینهسازیها و سرمایهگذاریهای طـولانی مدت اتحاد شوروی بود که توانست بخش اصلی این برکت را امروز تامین کند.

در میان کشورهای تازه استقلال یافته، دو کشور گرجستان و قزاقستان وضع ویژهیی دارند. حدس میزنید که این وضع از وجود سلاحهای اتمای انبارشده در ایان کشورها ناشی می شود. برای مثال قزاقستان براساس یکی از بررسی های به عمل آمده، ۵ سال یس از استقلال، مالک ۱۰۴ موشک بالستیکی قاره پیمای مجهز به حدود ۱۲۰۰ کلاه ک هسته یی و ۴۰ هواپیمای بمبافکن سنگین از نوع تی یو- ۹۵ ام مجهز به ۴۲۰ موشک کروز بود که در پناهگاههای ایمنی گاستلو و جنگیزتوبا مستقر بودند. چندی پیش از سوی نورسلطان نظربایف رییس جمهور قزاقستان به اطلاع جامعه ی بین المللی رسیده است که قزاقستان به کشوری عاری ازتسلیحات اتمی تبدیل شده است. رییس جمهور در گزارش خود به پطرس غالی، دبیرکل وقت سازمان ملل متحد، انتقال کلاه کسای اتمی قارهپیما به روسیه و نابودسازی کلاهکهای ذخیره شده در مرکز زیرزمینی یالانتنیسک را دست كم تا سال ۲۰۰۰ اعلام داشت (این آخری البته كمی مشكوك است). اما مسلم است که نظربایف تصمیم خود را برای آن که یک متحد گوش به فرمان اصلاحطلبان گروه یلتسینی- یا هر حکومت محافظه کار دیگر- در روسیه باشد گرفته است. او گرچه مرد با قدرتی است، اما زیرک هم هست. او میدانند که در حدود ۳۵ درصد از کل جمعیت قزاقستان روس هستند. وسوسهي روس بودن قزاقستان حتا سولژنيستين، اين قصهنـويس را که غرب به دانایی و صلحطلبی و آزادی خواهی مشهورش کرد، به وسوسه آورد. نظربایف در رقابتی پنهان با ازبکستان – و با اعلام ظاهری دوستی و روابط مودت آمیز – قصد دارد سرور و قدرت برتر آسیای مرکـزی باشـد. او بـا تسـلط بـر شـرایط اجتمـاعی و کنترل و جهتیابی آرای مردم توانست با ۸۵ درصد آرا، خود را به ظاهر تا سال ۲۰۰۰ و در واقع مدامالعمر رییس جمهور اعلام کند. او از واقعه ی آلماآتا، یعنی اولین قیام مـردم از زمان گورباچف بر علیه بوروکراسی و تسلط مسکو، درسهایی گرفته است که به درد روزگارش میخورد؛ قیامی که در آن امکان برقراری یک حکومت مردمی و حتا متمایل به ادغام یا اتحاد با چین نشانههای خود را بروز داد. برای حکومتی به رهبری شخصی چون نظربایف، حرفهای زیادی وجود دارد و آن اینکه قزاقها ممکن است خیلی زود سر به شورش بردارند. حتا امریکا نیز از این رییس جمهور نسبتا نافرمان چندان خشنود

نیست. این به معنای آن است که وی تصمیم ندارد از ترس هـممـرزی بـا روسـیه، وجـود روسهای قزاقستان، خطر چین و نفوذ تاریخی روسیه و به خاطر تبـدیل بـه قـدرت برتـر شدن، دست به ارتباط مستقیم بیش از اندازه با غرب بزند. تقریبا همهی چیزهای اصلی بـا اجازهی روسیه. حتا اگر قرار باشد از نیروی اتمی نیز استفادههایی بکند.

اما در اینجا نکتهی ظریفی نهفته است. قزاقستان اول باید بر سر مکانی که می باید بمباران شود به نتيجه برسد، كجا است اين مكان؟ روسيه؟ ايران؟ همسايه گان؟ يا چين؟ در هر حال بمب اتمی مناسبت ندارد. تا آنجا که به روسیه و چین مربوط میشود زور نظامی و اتمی و فنی قزاقستان کارآمد نیست؛ بهویژه وقتی نیروی زمینی و هوایی این کشور به درد هیچ نوع نفوذ و بهرهبرداری بعد از بمباران آتمی نمیخورد. در مورد همسایه گان یا کشورهای منطقه نیز اساسا مساله یی در حد در گیری برای نابود کردن طرف كه نابودشدني هم نيست، پيش نميآيد. بهويژه آن كه تهديد متقابل اتمي از جاي دیگر حتما به کار خواهد افتاد. اما هیچکس تاکید نمی کند که درگیری نظامی بیشتر در منطقه، به خاطر نفوذ و نفاق افکنی و سودجویی قدرتها احتمال خیلی کمی دارد. رقابت با ازبکستان، برای تبدیل شدن به قدرت منطقهیی، از طریق تهدید اتمی امکان پذیر نبوده است. با این وصف، قزاقستان به پایگاهی برای امریکا به منظور تهدید چین تبدیل نشد. قدرت شخصی نظربایف، زمینههای احتمالا موجود اتمی، امکان چرخش به سمت چین، بهویژه از سوی جریانهای مستقل از دولت و بالاخره تمایل به هم سـتهگی با روسیه، غرب را تا حد زیادی از قزاقستان ناامید کرده است. با این حال، بهنظر نمی رسد که دستگاه دولت قزاقستان بخواهد به طور کامل راه را برای تشکیل یک جامعهی سوسیالیستی یا سوسیال دمکرات و مستقل و جدا از تاثیر اصلاحطلبان باز کند. موفقیتهای نسبی جریان چپ در ازبکستان، دولت قزاقها را بیشتر و بیشتر به سمت اصلاحطلبي، ملي گرايي و وحدت با روسيه کشانده و مي کشاند<sup>6</sup>.

در جنگ ارمنستان و آذربایجان، که به اشغال ۲۰ درصد از خاک آذربایجان توسط ارمنستان انجامید- در حالیکه منطقهی مورد منازعه، قره باغ کوهستانی، فقط ۶ درصد از مساحت مزبور را تشکیل میداد، روسیه به حمایت از ارمنستان از رامهای مختلف وارد عمل شد. گرایش بسیار غربگرا و پانترکیسم بیاثر و تو خالی دولت

۱- لطفیان، سعیده. وضعیت اتمی قزاقستان و امنیت منطقه یی سمینار /منیت و سیاست خارجی در آسیای مرکزی و قفقاز تهران، ۱۳۷۴.

قبلی ( ابوالفضل ایلچیبیگ) و شکست او در برابر ارمنستان بهانهیی برای ملیگرایان آذری فراهم آورد تا برای بر سر قدرت آوردن حیدر علیاف، مردی که گورباچف او را به خاطر زیادمروی در لیبرالیزه کردن دولت شوروی کنار گذاشته بود، وارد عمل شوند. نیروهای کارگری چپ و دموکراتهای آذربایجان در این شخص هنوز امیدهایی میدیدند. او با به قدرت رسیدن پیش از حل مسالهی قرهباغ توانست قرارداد نفتی سده را به سود کنسرسیوم به رهبری امریکا منعقد کند!

بهنظر می رسد یک شبه اسراییل (ارمنستان) و یک شبه عربستان سعودی (آذربایجان) در منطقهی قفقاز در حال شکلگیری است. حیدر علیاف هم چهرهیی چندان متفاوت با ایلچی بیگ نشان نداد، به استثنای این که وی مرد سیاست دیده و زیر کی است و حالا هم در حال رفع خطر یک کودتا است از نوعی که خود و سرهنگ کودتاچی اش پیروزمندانه انجام دادند. کنار گذاشتن ایران از کنسرسیوم و تحمیل مسیر خط لوله به سمت بندر جیحان در ترکیه، آذربایجان را هرچه بیش تر به یک محل سرمایه گذاری اقتصادی و نقطهی توجه غرب تبدیل میکند. مسایل گرجستان، چچن، قره باغ همه می توانند فرصتهایی گران بها برای کمپانی های نفتی در به ره برداری مطمئن از منابع آذربایجان فراهم آورند. اما همهی این مسایل قاعدتا در سرزمین های مورد بحث ما، باید به نوبهی خوه منطقه فراهم آورد.

جنگ در قفقاز پا به مرزهای خطرناکی می گذارد. تمهید حیدر علیاف در غیر مذهبی کردن دولت آذربایجان در واقع بیش از آن که حرکت به سوی رشد مادی و فنی و یا آزادیهای فردی و اجتماعی باشد، سرآغازی بود برای نشان دادن حسن نیت به ارمنستان، ارامنهی آذربایجان، و نیز برای ارایهی چراغ سبزی به دولتهای غربی و صاحبان سهام کنسرسیوم. بعضیها می گویند حکومتهایی از این نوع ترجیح میدهند مخالفان خود دموکراتها و چپهای مخالف با اصلاح طلبی جاری - را با ایجاد بهترین شرایط اجتماعی نابود کنند.

متاسفانه نشانه های زیادی در این بار مکه روشن فکران، مردم آگاه و جنبش مردمی در سراسر قفقاز به درک متقابل منافع و احترام یکدیگر نایل آمده باشند در دست نیست. کمونیست ها و سوسیالیست ها در این کشور ها مطلقا در حال پیش روی نیستند، اقلیت گرایی و تعصب قومی رو به گسترش است و از سوی حاکمان اصلاح طلب روس همه جا دامن زده می شود. با این وصف، نشانه های دیگری هم در دست است که از

پایداری سنتهای ترقیخواهی و استقلال و مردم گرایی فلسفی و عملی، به ویژه در قفقاز و ماورای قفقاز، حکایت میکنند. شاید مقابله به مشل خود به خودی مردم در لهستان و روسیه و اوکراین و مجارستان و ازبکستان در برابر حکومتهای فاسد، ناتوان و فرقه باز که منجر به قدرتیابی نسبی کمونیستها شد، بتواند بر این مردم نیز تاثیر بگذارد و آنها را به حرکت وادارد. اما خطا است اگر فکر کنیم نیروهای چپ و دموکرات تنها در برابر ناتوانی و بی شمری حکومت و اصلاح طلبان و گروه های برژنفی - پرسترویکایی - نولیبرالی می توانند و باید گام به جلو بگذارند. در واقع این ناتوانی ها می توانند تنها ارزش تاکتیکی داشته باشند. ولی اگر به مثابه ی یک راه برد و سیاست محوری بر گزیده شوند، نتیجه یی جز کشاندن رهبران کمونیست به دور تازه یی از بازی سیاسی و زدوبند و فرصت طلبی، به جای به ره جویی از آزادی ها برای آزادی های بیش تر و برای عدالت، نخواهد داشت.

اتحاد میان نیروهای مترقی در آسیای مرکزی و قفقاز و روسیه و کشورهای حوزهی بالتیک نمی تواند در راستای تحقق آرزوهای نوتزاریستی یا نواستالینیستی شکل بگیرد. ماهیت این مناطق با یک دیگر متفاوت اند. فرهنگ و مذهب در این کشورها با قدرت عجیبی ایفای نقش می کنند. تنها هم سویی آهای اقتصادی و محیطی و برخورداری از امکانات توسعه ی اجتماعی و فرهنگی است که می تواند ملت ها را به یک دیگر نزدی ک کند و آن نیز راه دشواری را در پیش دارد، ولی نه راهی است بی آغاز و پایان و نه خالی از تجربه ها و راه نماها و منزل گاه ها. بی تردید، مشارکت نیروهای مترقی در دولت های که دارای سوگیری کافی استقلال طلبانه و دموکراتیک هستند و تلاش برای نشان دادن نقش حضور غارت گرانه و جنگ افزوزانه ی سرمایه های امپریالیستی، بی نظارت دولت های ملی و مردم گرا، سرنوشت غمانگیزی را برای ملت ها رقم می زند.

سال ها تجربه پس از قدرتیابی لخ والسا و رکود و فقر و عقب مانده گی تودمها ناشی از این موفقیت، تحقیر ملت روس و از دست رفتن شدید امکانات رشد صنعتی و پس روی بیوقفهی اقتصاد، حضور اقتصاد ریشه دار مافیایی تقریبا در تمام آسیای مرکزی و قفقاز جنگهای داخلی – و مثلا بهانه جویی ها علیه حکومت تاجیکستان – نشان داده اند که این واقعیت دارد که فروپاشی شوروی را با دیدگاه کارکرد یک سیستم جهانی می توان توضیح داد: درست است که عوامل اصلی درونی برای اثرگذاری تخریبی کامل یک زلزله با درجهی ریشتر نه چندان بالا آماده بود، اما بحران در شوروی همزمان بیان گر بحران در جهان سرمایه داری غرب است که در جست وجوی گسترش بازارها به تخریبی کمک کرد

بهرمبرداری از خرابهها، از زیر دریای خزر، از سیبری و از بازارهای سراسر آسیای مرکزی و غربی و اروپای شرقی رسیده است؛ نه نوبت یک طرح مارشال نو بر صفحهی گستردهی شوروی سابق. چنین است، زیرا سرمایهداری پیشرفتهی جهانی، خود، در بدترین شرایط بحران به سر میبرد و در آینده نیز نه از آن رهایی خواهد داشت و نه از درگیریهای سیاسی و نظامی.

تمایلات ضدونقیض در میان نخبهگان روسیه زیاد است. برای نمونه روزنامهنگار فعال و اعتباریافته یی به نام شچکوچیخین (که در سالهای اخیر برای هفتهنامه ی لیتراتورنایا گازتا می نوشته است و بیش تر وقت خود را از زمان اصلاحات گورباچف صرف مبارزه با فساد و در سالهای اخیر مبارزه با مافیای روسی میکند) پس از به تهیه بستن دوما توسط نیروهای پلتسین، خود را سخت از این رفتار برآشفته نشان داد. او که در زمان گورباچف عضو کنگرهی ۲۲۵۰ نفری نماینده گان خلقها بود، پس از آن که کنگره تعطیل شد، قسم خورد که دیگر هرگز برای چنین اموری اقدام نکند. او برای مدت چهار سال به همان روزنامه نگاری علیه بدیها و فساد و مافیا ادامه داد. اما بالاخره وقتی اقتصاددان اصلاح گرا گرگوری یاولنیسکی از وی خواست کاندیدا شود. او پدیرفت زیرا فکر می کرد افکار عمومی در روسیه به هیچ گرفته می شود و او، خسته از نوشتن های مکرر، باید کاری برای مردم بکند. این شخصیت محبوب لیبرالهای غرب که مجله ی تایم صفحه یی ویژه را به او اختصاص داده است، البته سوگند خود را با اصرار یکی از اعضای رهبری اقتصادی جناح اصلاح طلب - یلتسین - می شکند، بی آن که لحظه یی تردید کند چه کسانی به جز همین نوع اقتصاددانان مسوول فقر و پسروی و یا مسوول نادیده انگاشتن افکار عمومی و اخلال در انتخابات و به توپ بستن مجلس بودهاند. او اصلا نمی پرسد سررشته ی اقتصاد مافیایی و گروههای تبه کار رسمی و غیررسمی در کجا است و آیندهی آن در آیندهی روسیه چیست؟ همه میدانند دستگاه حکومتی یلتسین بزرگترین رواجدهندهی فساد است؛ زیرا خودشان با بسته گانشان بخش اعظم دارایی ملی را با عنوان خصوصی سازی برای خود برداشتند.

وقتی شچکوچیخین با همگروههای خود از حزب لیبرال به رهبری یابلوکو (حزب ۴۶ نفری و چهارمین گروه پارلمانی) به دوما رفت و وقتی حزب کمونیست برای به دست آوردن مقام سخنگوی مجلس در اولین تلاش خود ۱۰ رای کم آورد، کمونیستها به یابلوکو و از جمله روزنامهنگار کمفایده یی چون شچکوچیخین روی آوردند. یابلوکو زیر فشار شدید حزب «خانهی ما روسیه» و جناح ژیرینوفسکی قرار داشت تا مبادا به

کمونیستها رای بدهد و رای هم نداد. در دور دوم نیز کمونیستها شکست خوردنـد. امـا آنها بالاخره در دور سوم برنده شدند. وقتی یلتسین نگرانی خود را از این متحدان طبيعي تذهيبكار ومنزه ومنتقد وتعادل بخش اعلام داشت آنها اعلام كردند واقعيت ندارد که با کمونیستها متحد شدهاند، زیرا ایشان خود تقریبا از همان روزهای نخست پارلمان می توانستند از نیروی کافی برخوردار شوند. حال آقای شچکوچیخین خود را روباهی در لانه یمرغها تصور می کند و به هر ترتیب به کمیسیون اطلاعات دوما راه یافته است تا ظاهرا عوامل فساد و بی نظمی را (به نفع چه کسی؟ و تا چه حد ریشه یی؟) رفع کند. اما بعضیها به حضور چنین شخصیتهایی خنثا اما در عمل متحد جناحهای راست و طرفدار سرسخت امریکا مشکوک هستند؛ بهویژه وقتی ایشان در کمیسیون اطلاعات دوما حضور دارند و با اتخاذ رویههایی که از ایشان چهرههایی محبوب میسازد چوب لای چرخ طرفداران حل ریشه یی مسایل اجتماعی می گذارند، ولی او دربارهی ژیرینوفسکی فقط می گوید: «او سروصدایی است که زمینه را برای بحث نا آرام می کنید». او هم چنین گفته است اگر حملهی دیگری به پارلمان صورت گیرد فقط نقش بک روزنامهنگار ناظر و بیطرف را ایفا خواهد کرد . حال خیلی چیزها از ادعای قیام او به نفع افکار عمومی، مبارزه با فساد، عضویت در کمیسیون اطلاعات و احتمال به توپ بستنی دیگر بهدست اصلاحطلبان وابسته و چشم به راه سرمایه های خارجی، دستگیرمان می شود.

مایکل مندل بائوم (استاد دانشگاه جانهاپکینز در واشنگتن) مینویسد دو روش اصلی ما در روسیه در سال ۱۹۹۳ یعنی تلاش برای ایجاد اقتصاد بازار در این کشور و برای سرپا نگهداشتن یلتسین به هر قیمت، به درد همان سال ۹۳ میخورد (که به نادرست آن را اصلاحات مینامیدیم). برای سال ۹۶ باید آن سیاست را به دور انداخت<sup>۲</sup>. مندل بائوم با اشاره به سخنگوی وزارت خارجهی امریکا، میگوید اینکه یلتسین معاون نخست وزیر، آناتولی چوبای، را با آنکه تنها کسی بود که یلتسین را در راه اصلاحات مورد نظر ما میپایید (و راستی او کارگزار کی یا کجا بود؟) کنار گذاشت، نشان میدهد یلتسین در انتخابات ژوئن راه خود را خواهد پیمود، نه راه ما. شاید عنوض کردن وزیر خارجه نیز هشدار دیگری برای امریکاییها بوده است. به هر حال سرنوشت تراژیک

> 1- تایم، ۱۱ فوریهی ۱۹۹۶. ۲- تایم، همان جا.

یلتسین فقط از چهرهی آزادیکشی و پارلمانسوزی و الکلیسیم و نابودکردن ارزشهای ملی و حذف دست آوردهای اقتصادی و نابودی عدالت اجتماعی و اشاعهی فساد و ارتشا و گسترش اقتصاد مافیایی بیرون نمی آید؛ بل که از اینجا رانده گی و از آنجا مانده گی این شخصیت جنبه ی دیگری از این تراژدی است. شخصی که به واقع تعبیر کابوس لنین بود که در بسترِ مرگ چیزی را پیشبینی می کرد چون یک بوروکراسی ظالم و دورو که «کمیتهی مرکزی حزب را تهدید می کند».

مفسر یادشده با ابراز لطف تعصب آمیز به سیاست خارجی امریکا دربارهی روسیه می گوید این موردی استثنایی است که وزارت خارجهی ما اقدام به دخالت در تعیین اعضای کابینهی یک کشور می کند! و می گوید به همین روی است که ملی گرایان افراطی تا حد انفجار به بدبینی رسیدهاند. البته او نمی گوید خواص بازارسازانهی این افراط در چیست و خود محصول کدام نوع مداخله (لابد باز هم استثنایی) هستند. به هرروی، مفسر مایکل مندل بائوم می گوید سیاست اقتصادی چوبای یعنی کنترل عرضهی پول، حذف مایکل مندل بائوم می گوید سیاست اقتصادی چوبای یعنی کنترل عرضهی پول، حذف مایکل مندل بائوم می گوید سیاست اقتصادی چوبای یعنی کنترل عرضه ی پول، حذف مایکیت دولت به بخش خصوصی نادرست نبوده برای ادامه ی حیات اقتصاد روسیه ضروری هم هست، و گرنه کشور روسیه از هم می پاشد (منظور او چیست؟ یعنی این که کمان او صندوق بینالمللی پول که چند میلیارد دلار به روسیه وام داده است، این پیام را به روسیه رسانده که اگر برابر برنامه حرکت نکند دیگر از وام و یاری خبری نیست و ابته انتظار داشت که چنین پیامی از سوی امریکا نیز تکرار شود. از سوی او مسایلی اساسی زیر نادیده گرفته می شوند:

- نتایج مصیبتباری که اتخاذ سیاستهای بانک جهانی و صندوق بینالمللی پـول بـه بار آورده است.

- مگر ایالات متحد و صندوق و بانک نسبت به نیازهای روسیه چـه یـاری مـوثری رساندهاند که پیدرپی و بیش از حد به رخ کشیده میشود؟

- مشاور اقتصادی یلتسین یعنی پروفسور هاکز از هاروارد (که البت میتواند مظهر سیاستهای راست افراطی جدید پیشنهادی برای روسیه، در دستگاه یلتسین باشد) چهگونه توانسته است برتر از هر نیروی نظامی و مداخلهی امنیتی روسیه را از پای درآورد؟

- پروفسور مندل بائوم میگوید که سیاستهای مناسب برای سال ۹۳ یعنـی تعقیـب

هدف ادغام یک روسیه یخوش بخت و صلح آمیز و دموکراتیک در جامعه ی بین المللی، برای سال ۹۶ مناسب نیست. او باز می افزاید حال که کمونیستها به سوی قدرت پیش می روند سیاست پیشین امریکا احمقانه است<sup>۸</sup>. او نمی گوید، اما از محتوای کلام اش به خوبی درمی یابیم که حال وقت مقابله با کمونیستها است با هر تمهید مناسب سیاسی یا امنیتی یا نظامی؛ وقت مداخله و وقت جاانداختن اجباری سیاست راست افراطی امریکا - بانک - صندوق و وقت دور انداختن مهره یی سوخته و قدرت طلب چون یلتسین است که نتوانست کمونیستها را از صحنه ی تاریخ باز بشوید، بل که خود گاهی گیج سرانه زیر تاثیر آنها و یار نیروهای «به ظاهر یا به واقع» ضد امریکایی قرار می گیرد.

به این تر تیب به نظر نمی رسد برای پیروزی، نیرویی قوی تر از این تمهیدها بتواند به کار بیفتد: جلب حمایت گسترده ی مردم به ویژه کار گران و دهقانان و روشن فکران و دیوانیان عادی؛ ایجاد فضای زنده گی و جامعه ی واقعا دموکراتیک در روسیه و کمک به ایجاد آن در سرزمین های همسایه و هم پیمان؛ برقراری وحدت غیر زور مدارانه و یا ایجاد زمینه های هم کاری موثر و پویای اقتصادی در منطقه؛ یافتن راه کارهای عملی برای هم سازی طرحهای عدالت اجتماعی و دموکراسی گسترده؛ جلب حمایت قومیت ها و فرهنگ ها و نجات آن ها از توطئه های غرب و بازسازی گام به گام صنایع به ویژه با رشد فن شناسی و تسترش صنایع مصرفی به جای قرار گرفتن در مدار مسابقه ی تسلیحاتی ابلهانه و خانمان برانداز؛ بازسازی تعاونی های کشاورزی برای نجات کشاورزی درهم گسیخته از بی سروسامانی و تامین داخلی مواد غذایی و سرانجام در انزوا قراردادن و افشای امریکا و اروپای غربی که تا دندان مسلح به سلاحهای اتمی هستند و معلوم نیست دیگر برای چه و در برابر چه کسی به سلاحه ای تخریبی و کشتار جمعی و به دامین زدن خشونت متمایل تر شده اند.

در مقابل، فرار از دموکراسی و پاییدن فرصتها برای پریدن بر مسند قدرت همان قدر برای سوسیالیستها شکست خوردنی و ازحیث تاریخ دور انداختنی است که دل دادن به بازی بیفایدهی دموکراسی سطحی و بیاثر بر زنده گی محرومان و اشغال نوبتی کرسیها و پستهای پارلمانی و دولتی، که جز رسوایی و بی شمر ماندن در برابر مردم ارزشی ندارد.

### یاس آزادی، امید استبداد

دوستی، با اطمینان از این که می پذیرم، به من گفت حالا جا دارد درباره ی شرایطی که استبداد را بر می گرداند، یا درباره ی استبداد پذیری بنویسی. من که ترجیح می دادم، و می دهم، در آن وقت در باب سیاست مسایل جهان و بحرانهای منطقه یی بنویسم و در ضمن با آن که می دانستم قرار است درباره ی ماهیت جامعه ی مدنی و فرآیندهای مشارکت مردم یا امکان سلطه ی دولتی، کسان دیگری بنویسند، باز این پیش نهاد را در جا پذیرفتم. نه برای آن که اطمینان او را به یاس تبدیل نکرده باشم، یا نه برای آن که گمان می کردم پیش نهاد او به جا است. درست برعکس، چون می خواستم یک یاس د گرگون کننده پدید آورم، نوشتم. و خیال می کنم شمار زیادی از خواننده گان هم مثل این دوست من فکر می کنند. پیش از ادامه ی بحث باید توضیح بدهم که یاس

هر یاسی، البته که نابودکننده، خشکانندهی امید، متوقفکنندهی حرکت، عامل دلسردی و افسردهگی و خودکشی و از این جور عوارض نیست. بعضی یاسها سرآغاز امید زنده گیاند. آن محققی که در «یافتن جواب» در آن نمونه برداری لوله ی آزمایش گاهی مایوس می شود، خوب، می رود به سراغ لوله های دیگر، داروهای دیگر، ترکیبهای دیگر. ما که نگفتیم از آزمایش گاه بیرون شود و تف و لعنتی هم به شانس خود پکند و دیگر آن طرفها هم پیدایش نشود و راه به بازار و بساز بفروشی و دلالی تجارت خارجی و این قبیل مشاغل امید بخش ببرد. فقط گفتیم بی خودی، وقت خود را روی این لوله ی آزمایش نگذارد.

محقیق دیگر در جستوجوی یافتن راه حلی برای رشد تولید و دعوت از

یاس آزادی، امید استبداد ۳۹

سرمایههای خارجی در مناطقی از جنوب کشور است. وقتی از فیلان منطقه ی آزاد، در شرایط موجود و یا در شرایط مشخص آتی ناامید شد باید برود به یک منطقه ی آزاد دیگر و به یک مکان سرمایه گذاری دیگر بیندیشید؛ حال چه منطقه ی آزاد باشد یا نباشد. او نباید در پافشاری بر یک جای به خصوص به اصطلاح لج کند. او باید تحرک و امید و انعطاف داشته باشد و روحیه ی پژوهنده (و این چیزی است که محققان ایرانی خیلی کم دارند). اما بعضی ها چه می کنند؟ پافشاری های بی معنی و بی محتوا و بی پایه. البته اکثریتی هم دچار ناامیدی و یاس همه جانبه ی فلسفی و منطقی و تاریخی و زیست محیطی و جغرافیایی و همه روی هم – می شوند.

و مثال سوم. امیدهایی را نسبت به یک مدیریت جامع در یکی از راسهای هارم سیاسی کشور به دل راه میدهی. بعد یکی یکی نشانههایی از نشدن، به ثمر ننشستن، بی ریخت از آب درآمدن، مشکل افتادن و از همه مهمتر بروز عوامل و نیروهایی درست همانند همان قبلیها و در همان ساختار، با تغییرات محتوایی ناچیز، به چشم میخورد. خوب، پرسش این است که یک نفر امیدوار سیاسی چهقدر باید صبر کند و مایوس نشود و دل خوش بدارد؟ آن قدر که آفتاب عمرش به لب کلاغ پر برسد؛ و آن وقت دیگر راست راستی موقع ناامید شدن است؟ آخر کدام عاقلی می آید آن موقع مایوس شود؟ یا این که تا بگویی یک به دو، میرود و مایوس می شود و چله مینشیند و سرش را مدام به تاسف به این شانه و آن شانه پرت میکند؟ اما میشود هـم یـک آدم عاقـل سیاسی جای مایوس شدن را برای خود محفوظ بدارد و یواش یواش وقتی نشانه ها به حدی از هنجارهای عقلایی و تجربی و تاریخی رسید بگوید، جان مـن، ایـن نشـد کـار، این یک معطلی و دلخوشی جدید است مگر آن که اوضاع چنین شود، چنان شود و نشانههای جدی بروز کند. البته یک عده هستند که همیشه می گویند: «صبر کن» یا «درست می شود». من یکی با این اصطلاح خیلی آشنا هستم از زمان شاه تا امروز وقتی در تاکسی کسی لب به شکایت از امور مملکت می گشاید، هستند کسانی که به علامت نشان دادن خرد قلابی خود، و یعنی این که ما خودمان هشیار و وارد هستیم و میدانیم که گویندهی حرف خودش مامور است- در حالی که خواسته یا ناخواسته بهترین نیروی شهری دستگاه، خودشان بودند، از سرمرد رندی در میآمدند و می گفتند: «درست می شود».

به هر روی، اگر کسی میگوید احساس یاس میکنم. معنای حرفاش، به نظر مـن، این نیست و نباید هم باشد که از این آب و خاک یا از همه چیز در این روزگار سـیر و

دل سرد شده است. معنای حرف او این است که عزیزان، این راه یا به ترکستان است یا به معطل آباد و دیگر این که میتواند مسوولانی را از خود ممنون سازد که گفتهاند وقتی نقد می کنید باید راه حل هم نشان دهید. راه حل نشان دادن که نمیتواند برای تعیین تکلیف درباره ی راهی که در آن روانهمان کردهاند صورت بگیرد. خلاصه این که اگر چیزی مشکوک در پشت و ته کار نیست و همه چیز به اصطلاح راسته حسینی جلو شاهنامه و آخر پاییز و موقع برداشت کرچک که بسی بعدتر از سر خرمن است - صبر می وگرنه فلانی ها میآیند و میزنند توی دهان شما. واقعا همه هم میدانند و آن ناظر فهمیده و چیزدان مفروض بحث ما بیش تر میداند که فیرق است میان غیر زدن و بی صبری کردن و لجاج ورزیدن با هشدار دادن برای زمانی که از دست میران غیر زدن و و گسسته از تاریخ چیزی نمیدهند. هرق است میان آن که یارش در بر با آن که دوچشم انتظارش بر در». آن اولی اصلا چرا نامید شود از وضع پر رونق «واقعا موجود» و آن دومی باید نگران سرنوشتاش و آن دسته میمیرند و به نسل های بی تجربه و گند میه از تاریخ چیزی نمیدهند. هرق است میان آن که یارش در بر با آن که و آن دومی باید نگران سرنوشتاش و آنیدهاش باشد. سرشت انتظار این این ان که و تا می در بر با آن که دوچشم انتظارش بر در». آن اولی اصلا چرا نامید شود از وضع پر رونق «واقعا موجود»

این مثال بدان آوردم تا آن دوست بداند و دیگر با آن همه اطمینان از من پرسشی نکند که پاسخاش یاسی دگرگونکننده باشد. یعنی ضروری می شود تا اگر «دلی داری و حسرت درناها» پس «در این قفس تنگ» نخوانی. از این خواندن مایوس شوی و به «ماندابی» دیگر بیاندیشی. یعنی اینکه ضرورتی ندارد وضع واقعی را وضع به هر حال موجود بدانی. واقعیت گرایی نو در جست وجوی ساختن جهان واقعی دیگری است، هر چند آرمانی، به جای پذیرش جهان «واقعا موجود» ناپسند.

خوب، می پرسد کدام شرایط است که استبداد را بر می گرداند؟ من می پرسم کدام استبداد؟ آن که در دل و جان مردمان ریشه کرده است و سابقهی پدرسالارانه و شبان-سلطه گی (و به قول محمد مختاری شبان-رمه گی) و استیلای وحشت بر روح و تجزیه ی شخصیت آدمی دارد؟ همان که از پیش رفته ترین خرد برای تامین نیازهای انسانی، صرفا نیرویی می سازد برای آن که قلدری بر صحنه بیاید، آن هم نه از آن معمولی ها بل که از آن گونه که از قلدرستان ها می آیند، و حالا یا نان را تقسیم می کند-از نوع چپروانه ی افراطی- یا همه را سر جای شان می نشاند مگر آن حضرات بخش خصوصی را که به نظم و نسق به سیاق خودشان احتیاج دارند (از نوع راست گرای افراطی).

اگر این مورد نظرات است پس آن دوست بداند و اگاه باشد چهگونه ممکن است به

یاس آزادی، امید استبداد ۴۱

این نتیجه برسد که این بدسگالی از تنها بیرون رفته است. مگر مبارزه فرهنگی دامندداری را برای اعتلا و آزادی روح و منش انسانی سراغ کرده است؟ نه. پس بهتر بود می پرسید چهگونه میتوان آن را از جان و تن جامعه بیرون کرد؟ در پاسخ پرسشی که نپرسیده است می گویم: ایجاد اعتماد به نفس، در تودهها، تقویت فرهنگ آزادیخواهی (سالها است شنیده ایم که «ملت ار بداند ثمر آزادی را برکند زئن ریشهی استبدادی را») احساس برقراری و پایداری عدالت مردم، قاطعیت پایان ناپذیر برگزیدهی ملتاند. این کار را باید آن گروه محدودماندهی نخبه گان که آتش آزادی و مردم گرایی در دل شان شعله می کشد بی هیچ وقفه به پیش ببرند. دوست من باید این مردم گرایی در دل شان شعله می کشد بی هیچ وقفه به پیش ببرند. دوست من باید این شوند تا جامعه خوب شود». کنار بگذارد. نه! من و او باید آزادی و عدالت را پاسداری کنیم وحشت و رمیده گی و تسیلم شده گی را از دل هم میهنان مان بیرون بیاوریم. خواهیم دید که چه کار دشواری است وقتی از اولین روزها می شنوی که «بابا لابد خواهیم دید که چه کار دشواری است وقتی از اولین روزها می شنوی که هابا لابد

اما اگر استبداد مربوط می شود به آن قوه ی قهریه ی کور و آدم خوار و سلطه گری که به هیچ روی حضور و سرزنده گی آدمیان را نمی تواند تحمل کرد و همه را سر به زیر می خواهد تا هدف های معین را در خدمت منافع مشخص طبقاتی و گروهی در سکوت مرگ بار بره های سر به چرا بگیرد، پس باید ببینیم تا چه حد چنین نهادی شرش از سر جامعه کوتاه شده است؟ باید ببینیم تا چه حد مردم آماده شدهاند وظایف دفاع از حقوق خود، منافع جمعی، آزادی فردی، آب و خاک میهن، شرافت و آرمان خود را به میله ی نیروهای خودشان بر عهده بگیرند و به جای اختاپوس و غول ستم و وحشت و وسیله ی نیروهای خودشان بر عهده بگیرند و به جای اختاپوس و غول ستم و وحشت و رنگ و جلاها و زهرها و چنگ الها و چکمه ها و مهمیزهایش را بشناسیم. ظلمت مرتک و جلاها و زهرها و چنگ الها و چکمه ها و مهمیزهایش را بشناسیم. ظلمت مدت تو معین حکومتی در لبه ی اول قرار گیرد. البته اگر فرصت باشد، مردم ناتوان افتند و دست توطئه گر امپریالیسم و مداخله ها کار کند همه چیز ممکن است پیش بیاید. شکست مشارکت مسالمت آمیز مردم در انتخابات، مثلا در الجزایر، قدرتیابی مهیونیستی - فاشیستی دوباره ی لیکود به رهبری نتانیاهو در اسراییل بعد از آن همه تلاش برای مذاکره و صلح و ناتوانی در تشکیل حکومت با حداقل حضور مردم در تان همه رای مداکره و ملح و ناتوانی در تشکیل حکومت با می در اسراییل بعد از آن همه

سومالی، همه نشان میدهند که واقعا شرافت سیاسی میان مبلغان نیـروی سـلطه گـری جهانی چهقدر پایین است.

با این وصف درست است که استبداد می تواند بازگردد، اما بهتر است دوست من بداند که این بازگشت می تواند در پوشش انـواع و اقسـام لبـاسهـا ظـاهرا شـود و ایـن بسته گی دارد به درجهی آماده گی و مقاومت مردم، روحیه ی مقاومت، چه گونه گی سازماندهی نخبهگان، شرایط جهانی و مداخلهها، و نیروهای سلطهجوی پنهان و آشکار اقتصادی (مگر یادمان رفته است آنچـه در تـاریخ معاصـر مـا آمـده اسـت و آن این که جناحی از سرمایهداری و بازاریان چه نقش مهمی دراجرای طـرح کودتـای سـیا عليه حكومت ملى دكتر مصدق ايفا كردند). اما مهمتر أن است كه بدانيم معمولا أنچه برمی گردد چیزی است که هر گز از میان نرفته بوده است. آزادی نیمبند و مقطعی و دلخوش دارنده که نمی شود سنگر و چراغ آزادی در برابر تهاجم ظلمت استبداد دیکتاتوری یک هفت سر اژدها. وقتی قسمتهایی از بدن خودکام ه گی به زیـر خـاک می رود، احتمالا نمرده است، فقط مخفی شده است. حتا اگر قسمتهای دیگر آن را سوزانده باشی، باز قسمت مخفی شده می تواند چنگ و بال درآورد، از اندیشهی تسلیمشدهگی و وادادهگی آدمیان بهره برد و در لباسی تازه و با نیرنگی تازه و با قلوهی قهریهیی تازه بیاید و همه چیز را بر سر مردمان خراب کند. این، اما، بخـش پیچیـدهی کار است. سادهتر آن است که خوش خیالی کنیم، یاس به دل راه ندهیم و ببینیم جلوی چشمانمان ایدههایی که برای تحول در یک لحظه فرصت به دلهای مردم افتاده و به تظاهر سامانمند سیاسی در انتخابات راه یافته بود، به ساده گی فراموش می شود. بازبینیم که هیچ هنجار نویی، نابه سامانی قدیمی را نمی لرزاند و چهرههای مسوول همهی مصایب در گذشته، مسوولیتهای تازهتر می یابند و بی حضور نیرویی که برای آزادی پایدار راه میجوید، راه را برای تثبیت وضعیتی جدید بر پایهی منافع قـدیم باز میکنند و از همه مهمتر تلخ کامیها و نامردمیها و دشمنخبوییها و انسان براندازیهای گذشته، به پای هیچ نقد و تردیدی نمیروند. در این صورت دوست من کجا میتواند نگران بازگشت پدیده یی باشد که هرگز روی بر نتابیده بود؟

## متن سخنرانی در کنگرهی حزب سبز آلمان در ایالت «راین لند- فالس»<sup>•</sup>

ریاست محترم، خانمها، آقایان، دوستان عزیز

بسیار مفتخرم که در کنگرهی سالانهی حزب سبزها در ایالت راین لند- فالس به عنوان یک میهمان ایرانی شرکت و سخنرانی میکنم. مطمئن هستم که در ایران فعالان و طرفداران جدی صلح و آزادی و عدالت که برای توسعهی پایدار تلاش میکنند، از این فرصتی که دوستشان به دست آورده است احساس خوش حالی و موفقیت خواهند کرد.

در مدت سه هفتهیی که در کشور دوستداشتنی شما بودم به من بسیار خوش گذشت، بیش ترین سخنرانی های من به توضیح چه گونه گی، علت ها و راه حل های بحران محیط زیست در ایران اختصاص یافت. این بحث ها با ارتباطی که با دوستان سبز آلمان داشته ام پیوند داشته است. در این گفتو گوها توانستم نشان بدهم چرا بحران محیط زیست در ایران می تواند مانع رشد و ترقی مادی و پیش رفت اجتماعی و سیاسی در کشور ما شود و صلح و دوستی و رفاه بین المللی را نیز به خطر اندازد.

ما با مسایل ویژهی زیستمحیطی روبهرو نیستیم بل که مجموعه یی از این عوامل، با هم، محیط زیست طبیعی و مصنوع ما را تهدید می کند. از جمله آلوده گی شدید هوا در شهرهای بزرگ که از کم ترین رشد صنعتی نیز برخوردارند، اما با رفت و آمد و ازدحام نامناسب و خودروهای فرسوده و دودزا و غیر استاندارد روبهرو هستند، در ایران برای سلامت انسان ویران گر شده است. جنگلها به سرعت نابود می شوند، مراتع از بین می روند و به دنبال آن سیلهای خانمان برانداز بر سر مردم محروم

\*- ألمان، ترير ٢٣ اكتبر، ١٩٩٩.

جاری میشوند. طرحهای زیر ساختی که کارآمدیشان زیر سـوآل اسـت، خـود، بـی توجه به آثار منفی زیستمحیطی به اجرا در میآیند. کمبـود درآمـد مـردم و درآمـد شهرداریها مانع از اجرای فعالیتهای بهداشت محیط میشوند.

من نشان دادم علت اصلی ایـن بحـران زیسـتمحیطـی در مسـایل اقتصـادی و سیاسی به شرح زیر است:

۱ - فقر و نیاز موجب می شود مردم نادار برای تامین معیشت بـه محـیط زیسـت دستاندازی کنند.

۲۰۰۰ بدتر شدن رابطهی مبادله چه در داخل و چه در سطح تجارت بینالمللی موجب میشود مردم نیازمند با از دست دادن ارزشهای مادی خود، ارزشهای هـر چه کمتری به دست آورند و مجبور شوند به منابع و محیط به طور غیر عـادی فشـار آورند و بهجز استثمار انسان، که گرفتار و قربانی آناند، به استثمار طبیعت و محـیط زیست مصنوع نیز بپردازند.

۳- دولت و نهادهای دولتی برای تامین هزینههای خود که چه بسا هیچ توجیهی ندارند، به جای صرفهجویی و کارآمـدی و ترغیـب رشـد اقتصـادی، خـود بـه عامـل بهرهبرداری مخرب از محیط طبیعی و انسجام فعالیتهایی همچـون تولیـد و فـروش خودروهای غیر استاندارد دست میزنند.

۴- توزیع بسیار ناعادلانهی درآمد و تبعیض موجب میشوند کـمبودهـا از راه نادیده گرفتن سلامت اجتماعی تامین شوند و سودجوییها حدوحساب نداشته باشند و یکسره به زیان مردم و محیط کار کنند.

۵- نبود اصل مشارکت سیاسی موجب دلسردی و بیاعتنایی مردم به زنـدهگـی اجتماعی و محیط طبیعی شده است.

بههرحال فرآیند تحول سیاسی آرام ما در دو و نیم سال اخیر زیر فشار نیاز و خواست مردم آغاز شده است. اما این تحول هردم ضربه میبیند و قربانی میدهد. به باور ما، اما، دموکراسی و آزادی در کشور باید با فرآیند توسعهی اقتصادی و عدالت اجتماعی – بهویژه عدالت و رفع تبعیض و ستم- همزمان و همراه باشد. باید به طور واقعی عوامل خفقان و کشتار و سرکوب آزادی و حقوق بشر شناخته شوند و از حرکت بیمحابای خود باز بمانند. بهویژه باید عاملان کشتارها و قتلهای زنجیرهیی و زندانهای بیدلیل و فشارها، محاکمه شوند. باید فرآیند رشد اقتصادی در مسیری پایدار و همساز با حفاظت محیط زیست آغاز شود و سرمایه ها و امکاناتی که به ناحق متن سخنرانی.... ۴۵

در اختیار انحصارگران قرار دارد برای فعالیت اقتصادی موثر (چه خصوصی، چه تعاونی و چه دولتی) آزاد شوند.

در این میان امیـد مـا بـهجـز همـت والای مـردم ایـران و تـلاش کارشناسـان و روشنفکران مسوول کشور به همدردی و همدلی مردم انساندوست جهان است و نـه البته به مداخلههای ناروا و جهتگیری به سمت این و آن جناح قدرتطلب و بیاعتنا به حقوق و منافع مردم.

دوستان عزیز، مردم ما خاطره ی ذهنی خوبی از حزب سبز در راستای صلح و دوستی و ترقی دارند. آنان به طور تاریخی و سنتی از عاشقان طبیعت و محیط زیست و صلح و دوستی بوده و هستند. اما اکنون گرفتار فشارهای ناخواسته یی شدهاند که آنان را آزار می دهد و به واکنشهای خاص وا می دارد. آنها به هر حال شما را از پیشقراولان مبارزه ی جدید برای صلح و حفاظت از محیط زیست می دانند. آرزوی من این است که امید مردم نسبت به این مبارزه ی شما از میان نرود. این امید با پذیرش جنگ و تسلیم شدن شما به فشارهای قدرتهای انحصاری و ماشین ها و اتحادهای جنگی لطمه می بیند و سپس به کدورت تبدیل می شود. همچنین آرزو می کنم دوستداران شما به این نتیجه نرسند که سیاست مدارنی چند از میان دوستان آلمانی شان، به محیط انسانی و حقوق بشر در ایران بی اعتنا می مانند و همه ی منافع انسانی را فدای مصالح قدرت می کنند.

ما که همچنین تعهدات سبزها به گرایشهای مردمی در کشور آلمان را گرامی میداریم، بدیهی است از دخالت شما در جنگ بالکان و امکان فروش جنگافزار به دولتهای غیر دموکراتیک و خطرناک منطقهی خاور نزدیک و خاورمیانه و جنوب آسیا نگران باشیم. من نمایندهی رسمی مردم ایران نیستم. اما مطمئنا آنها مایلاند با مردم سختکوش و صلحطلب آلمان به پایمردی حزب شما پیوند و برادری داشته باشند و در جهت آزادی و رفاه حرکت کنند.

## همسرایان و مخالف خوانان در ساختار سیاسی روسیه<sup>.</sup>

در روسیه ساخت سیاسی تازهیی در حال استقرار است که به نظر می رسد بیش تر جنبهی تدوین شده گی دارد تا شکل گیری خود. مخودی این ساختار پس از بحران و سرکوب پارلمان پیشین در اکتبر ۱۹۹۳ و به دنبال انتخابات بعدی پارلمان و قانون اساسی، به عنوان راه حلی تدافعی - تهاجمی مطرح شده است تا بتواند در چارچوب شعارهای دموکراسی و حقوق بشر جهانی کار کند. روسیه کشور صنعتی – اتمی بسیار مهمی است که اگر نتواند دوران شکل گیری و رشد هستههای سرمایه داری را پشت سر مهمی است که اگر نتواند دوران شکل گیری و رشد هستههای سرمایه داری را پشت سر مهمی است که اگر نتواند دوران شکل گیری و رشد هستههای سرمایه داری را پشت سر مهمی است که اگر نتواند دوران شکل گیری و رشد هستههای سرمایه داری را پشت سر مهمی است که اگر نتواند دوران شکل گیری و رشد هستههای سرمایه داری را پشت سر مهمی است که اگر نتواند دوران شکل گیری و رشد هستههای سرمایه داری را پشت سر مهمی است که اگر نتواند دوران شور از در برابر سرمایه داری جهانی مطرح می کند. این بار حمایتهای گسترده و زنده ی مردمی و تلفیق آرمان های سوسیالیستی نهادی شده با راه سوسیالیسم بیرون آورد. به جز آن، روسیه در آن صورت ممکن است الگویی تکرار شدنی و پشتوانه ی قدرتمند در دیگر نقاط جهان فراهم آورد. این که مشی سرمایه داری پس از ۹ سال در روسیه شکست خورده و با بحران جهانی و داخلی روب هرو است، آن قدرها برای اعتبار جهانی و وجدان سرمایه داری آزاد مهم نیست که امکان سرنگون شدن حاکمیت آن به وسیله ی نیروهای چپ و دموکرات و ملی و آزادی خواه.

ساختار سیاسی تازه نمیخواهد مجموع مخالفتها، نارضایتیها و ناکامیهای مردمی را با استفادهی دایمی از ارتش و پلیس پاسخ گوید. بـه جـای آن قـرار است نیروهای عظیم مخالفت با مشی حکومت فعلی در داخـل ماشـین دو جریـان حزبـی راستگرا تحلیل رود. این دو جریـان، بـا حفـظ قـدرتمـداری سـرمایه، دو بخـش از

\*- فصلنامه ی نگاه نو، شماره ی ۱۹، فروردین و اسفند ۱۳۷۳.

همسرايان.... ۴۷

آرزوهای ملی را در شعارهای توخالی منتزع می کنند: جریان حاکم، آزادی را در چارچوب سیاستهای رشد سرمایه داری خصوصی و مصادره ی ثروتها و سرمایه های ملی به قیمت بسیار نازل به نفع هسته های نوپای سرمایه داری نماینده گی می کند و جریان رقیب، به شعار عظمت ملی و بازگشت به روسیه ی قدرتمند و مسلط و بزرگ- بزرگتر از شوروی پیش از یلتسین و بزرگتر از آرزوهای تزار - چسبیده است. بدین سان، هردو جریان به مردم وعده ی رسیدن به هدف هایی را می دهند که می تواند باعث مجد و پیش رفت و رفاه و خوش بختی مردم یک ابرقدرت - همسان با امریکا - باشد. جریان حاکم، فعلا، از ترس رقیب و سیاستهای افراطی آن نیز توجیه خود را برای ادامه ی حکومت پیدا می کند. حزب حاکم به غرب روی می آورد و حزب به اصطلاح مخالف غرب و طرف دار ایجاد قدرت برابر در این سوی جهان است. هر دو، اما، خواهان نظام طبقاتی و بهره کشانه ی داخلی و استثمار بیرونی هستند که در آن چپها و دموکراتها و جریانهای مردمی از صحنه خارج شوند. وجود چند حزب غیر اصلی نیز می تواند تعادل ساز باشد و خلا سیاسی را پر کند.

ناآگاهی سیاسی مردم، به اضافهی تاگزیریهای مادی و فرهنگی و جریانهای سرکوب مستقیم و نیرنگ آمیز، در تدوین این ساختار نیروی اصلی را تشکیل دادهاند. این ساختار به صورت یک طرح مهندسی اجتماعی- سیاسی با کمک مشاوران امریکایی و اروپایی شکل می گیرد و ظاهرا کار می کند. این « مهندسی» عبارت است از پیش گیری، مهار و ادارهی تعارضها و بحرانهای درونساز و قابل انفجار و انقلابساز اجتماعی، آنطور که نتیجهی این جریانها به نفع سیاستها و حاکمیتهای دلخواه تغییر وضع دهد. این رویه، با ابزارهایی چون تبلیغات و مغزشویی اجتماعی و فردی مستقیم و غیر مستقيم، روان شناسي اجتماعي، متغير هاي اقتصادي، ياركيري ها، قرباني دادن ها، عقبنشینیها، تهاجمها، ضدحملهها، دشمن تراشیهای انحرافی و نظایر آن کار می کند. اما همهی ابزارها را در خدمت ایجاد روحیهی انفعال اجتماعی و دلبسته کردن مردم به راه و روشهای بی خطر به کار میگیرد. تعارضهای اقتصادی و سیاسی درون جامعه و بحرانها و بنبستهای در انتظار چناناند که به هر حال امکان ایجاد هستههای قهری مقاومت در میان کارگران صنعتی و طبقهی متوسط به صورت اعتصاب و تظاهرات و حتا فعالیتهای چریکی شهری بسیار جدی است. بهجز آن، چشم انداز مقاومت مسلحانهی دهقانی و قومی نیز قوی پیشبینی میشود. اما مخالفان به طرح هدف، راهبرد و تاکتیک مناسب نیاز دارند تا بتوانند، برنامهی توسعهی اجتماعی- اقتصادی و قمدرت بررسمی و

۴۸ آزادی و سوسیالیسم رهبری آگاه را در این شـرایط دشـوار جـا بیندازنـد: شـرایطی بـس دشـوار بـا رویـارویی سهمگین داخلی و جهانی.

برای به توپ بستن پارلمان و به خون غلتانیدن آن هزاران نفری که برای حفظ حرمت دموکراسی به غیرت آمده بودند و روز و شب در جلوی پارلمان کشیک میدادند، ماه اکتبر، شاید حساب شده انتخاب شده بود. هفتاد و شش سال پس از پیروزی انقلاب بلشویکی، با آرمانهای سوسیالیستی در آن روزگار، حاکمان تغییر رای داده، کمونیستهای محافظه کارِ چند سال پیش و ماموران راستهای امروزی، به جای نمایش نتایج پیروزمند انتخاب راه درست رستگاریشان، ناگزیر شدند تا باقیمانده ی دموکراسی جوانمرگ شده را هم دربست نابود کنند.

یکی دو مفسر توجیه گر نظام نوین استیلای جهانی، که میباید به محوریت سرمایه و قدرت متمرکز به رهبری امریکا جامهی نظری بپوشانند، در پایان کار، شانه بالا انداختند که: چیز مهمی نیست، لنین هم چندی پس از پیروزی انقلاب اکتبر، در ۷ ژانویهی ۱۹۱۸، طی بیانیه یـی در ایزوستیا، شـمارهی ۵، مجلـس موسسان را کـه در بردارندهی نماینده گان بورژوازی و چپ مخالف بود، منحل کرد. جا دارد در همین جا به آقایان گفته شود: آیا مگر رهبری روسیه، که پیدریس به سمت انحلال نهادهای اقتصادی و مردمی و جایگزین کردن مراکز قدرتمداری حرکت میکنند، هدفاش تكرار لجوجانه یواقعه ی هفتادوینچ سال پیش بوده است؟ اگر لنین به تعطیل نهاد دموکراسی دست زده است، البته کار نابهجایی کرده است، اما این کار او به مردم امروز روسیه و مردم جمهوری های آسیایی چه ربطی دارد؟ وانگهی، اسناد تاریخی آن زمان نشان میدهند که چهگونه در انتخابات کنگرههای کشوری شوراها، مجلس موسسان به طور طبیعی و براساس خواست منطقی نماینده گان مردمی، رنگ باخت و از صحنه بیرون شد. البته یادمان نرود که کنگرهی مزبور،خود، نهاد قانونی تازهیبی بـود مرکـب از شوراهای مردمی که براساس تصمیم رهبری و نماینده گان آن زمان بنا نبود جنبهی مشورتی را از دست بدهد و شروع به مداخله در کارهای دولتی بکند. اما چنین انحرافهایی به هرحال حاصل آمد و آخر کار هم مثل همه ی نهادهای شورایی و دموكراتيك، به فرمان استالين تعطيل شد.

در آن انتخابات آرای بلشویکها از ۱۳ درصد در ۳ ژوئن ۱۹۱۷ به ۶۶ درصـد در ۴ ژوئیهی ۱۹۱۸ افزایش یافت، همچنین شمار رایدهنده گان و نماینده گان زیاد شـد. در همسرايان.... ۴۹

برابر، مخالفان از شوراها کنار کشیدند و به دنبال آن مجلس موسسان به محفل منزوی توطئهها تبدیل شد. به هر حال برنامه و سیاست افزایش نهادهای دموکراتیک و شورایی به جای تمرکز مجلس موسسان مورد تاکید بیشتر رهبران اولیه قرار گرفت. لنین، خود، در آن دوره متذکر شد که «محروم ساختن بورژوازی از حقوق انتخاباتی علامت حتمی و ضروری دیکتاتوری پرولتاریا نیست». با همهی این اوصاف و با همهی دلایل و اسناد محکمی که نشان از طردشده گی واقعی و خودساختهی نماینده گان سرمایه داری در آن زمان دارد، بنا نیست شرایطی را که در آن دفاع از حقوق مخالفان از دستور کار دولت وقت حذف شده باشد، برای همیشه تایید کنیم.

همه ی ارزشهای موجود در شرایط پیش از استالین، و با همه ی فشارها و مصیبتهای تحمیل شده از سوی بازمانده گان تزاری و سرمایه داری کمپرادوری به مردم و رهبری هشیار آن، باز درخواست حفظ حقوق اقلیت، اصالتا پا برجا میماند. سرکوبهای نفرت آور دوران استالین، زیر پرچم آرمان سوسیالیستی، از طریق تکرار اشتباه آمیز و قدرت طلبانه ی ناگزیری های گذشته بود که توانست شیره ی جان آزادی را بمکد و ملال و بی اعتمادی پایدار را به جآی آن بگذارد.

بندبازی و مهارت یلتسین با تغییر ماهیتهای پیدرپی در دورههای متغیر برژنف، آندروپف، چرنینکو، گورباچف و سپس انحلال شوروی تاکنون از سوی مىردم ناآگاه به حساب سنجیده گی او، برای رساندن مردم روسیه به سطح زنده گی امریکایی گذاشته می شده است. هیچ کس از ایشان، آینده یی دهشتناک را، درون عنصری که می تواند برای حفظ قدرت، تمامی نیروی سرکوب و نابودی را در خود جمع آورد، نمی دیند. این که او با تمامی سلب هویت از خود و مردم روسیه در برابر قدرت مداران جهان غرب، بهویژه امریکا، سرتسلیم فرود می آورد پایان کار شناخت پندار و خصلت او نیست. ویران گری، تازه، می تواند از همین جا شروع شود، چنان که نتیجه ی انتخابات پارلمان تازه نشان می دهد.

باری، فضای رو به رشد دموکراسی، برای بوریس یلتسین، تنها یک مزاحمت و اخلال در برنامههای اصلاحی بهشمار نمی آمد، بل که چنین فضای تنگی جای تنفس حیاتی محسوب می شد. یلتسین، خود زمانی سوار بر بال آرزوهای آزادی، با نیروی واقعا غریب تبلیغات کانونهای سرمایه داری پیش فته ی جهانی و البته با تایید و تمجید افکار عمومی سطحی نگر، اما محدود جهانی - به اریکهی قدرت رسید. بهتر بگوییم در لحظه یی که پرهای پرواز گورباچف سست شدند و از حرکت بازماندند یلتسین به داخل

هواپیما هل داده شد. اما از آنجا که آزادی واقعی با کسی شوخی نـدارد، همـین آزادی حکومت یلتسین و دولتمردان او، بهرهبران از ثروتهای ملی تقسیم شـده، بوروکراسـی باز سهم یافته در قدرت، نمایندهگان قدرتهای خـارجی و بـالاخره تمـام پشـتیبانان و قدرتهای مداخلهگر خارجی را بـه مبـارزه خوانـد. ایـن دیگـر بـرای دولـت یلتسـین، مرگآور بود.

با این وصف، البته اشتباه است اگر خیال کنیم یلتسین ذرمیی هم به نشان دادن قدرت قلع و قمع بیچون وچرای خود، در این مقطع زمانی، نیاز یا علاقه یی داشته است. بیشتر از آن، اشتباه است اگر فکر کنیم جناح امریکایی اداره کننده ی امور روسیه و دولت مرد مقبول شان، در این موقعیت ویژه، سر سوزنی هم انجام عملیات ویرانی پارلمان و انداختن جنازه ها در کف خیابان را، به میل خود و پیش از واقعه، تجویز کرده است. اگر در هر کجای جهان، در این دوره از زمان، ماهیت واقعی آزادی خواهی قدرت های استیلاگر مدعی آن افشا می شد، آن قدر غمانگیز و زیان بخش نبود، که در روسیه: جایی که قرار بود دستگاه حکومتی جدید، نمایش بی پایان خصوصی سازی -آزادی سازی خود را ادامه دهد، تا آن زمان که دیگر تهدید سوسیالیستی علیه منافع و

برای پایان دادن به کار آزادی که آخرین مرحله یمزاحمت قابل تحمل خود را آغاز کرده بود، ظاهرا بوریس یلتسین تنها به یک فقره مجوز و یک قلم اطلاع رسانی نیاز داشت و بس. همه چیز در درون روح و باور حکومت آماده بود، گرچه هیچ چیز از پیش اندیشیده نشده بود. مجوز را بیل کلینتون، رییس جمهوری امریک، و متحد نزدیک او، وارن کریستوفر، رهبر «باز»های امنیت ملی که از سلطه جوترین و غدارترین چهرههای تاریخ دیپلماسی جهانی امریکا تا آن زمان است، صادر کردند: مجموعه یی معتقد به حضور برتر و مداوم منافع امریکا در همه ی جهان و ضرورت برقراری نظم جهانی از مرکز فرمان دهی همین کشور یعنی همان گروهی که کابوس شان بازگشت سوسیالیستها و کمونیستها و حتا هر گروه معتقد به استقلال ملی روس ها در برابر غرب به قدرت است. این ها در عوض، رویاشان را با کمک به خلق یک فرانکشتین حزبی، یعنی حزب لیبرال - دموکرات که برای ساختن یک امپراتوری آسیایی - اروپایی و حکومت نوتزاری نعره می کشد، تعبیر می کند. این جریانی است که ماشین دولتی فعلی به اضافه ی دستگاه فرمان دهی از تش روسیه را می دولتی و علی به اضافه ی دستگاه فرمان دهی از تش روسیه را به تریان است که ماشین دولتی و علی به اضافه ی دستگاه فرمان در و می دولتی است که ماشین دولتی همسرايان.... ۵۱

کمک به اقتصاد از پای درآمدهی روسیه و محصول سیاستهای غربی کـردن آن، بـرای خود قایل نیست. به جای آن تعادل دستگاهمند بین فاشیسم روسی و راست افراطی در این کشور بنا مینهد.

اما آن گونه که رهبری رسمی حقوق بشر در شکلگیری اخیـر تعـادل سیاسـی در روسیه کار کرد هم بامزه و هم درسآموز است. جنبهی اصلی کار در اطلاعرسانی یلتسین بود. او پیش از فرمان حمله به پارلمان بیانیه یی خطاب به سازمان ملل و مقامات حقوق بشر صادر کرد و به اطلاع ایشان رساند که: با عرض معذرت، برای به خاک مالیدن پوزهی حریف، که مرد میدان آزادی شده بود، چند روزی دکان آزادی و حقوق بشر كذايي روسيه تعطيل مي شود، البته أن چند روز «تا اطلاع ثانوي». تقريبا دو هفتهی بعد، در ۱۶ اکتبر ۹۳، مقامات مزبور ابراز نگرانی را هم زیر لب زمزمه کردند. اما اینها تعارف خشک و خالی است زیرا همین مقامات میتوانستند به محض دریافت بیانیهی مزبور، هتک حرمت به ناموس آزادی را به خود بگیرند و از پهلوان پنبهی آزادی خواهی روسی بخواهند که برود و دست کم کتاب قانون اساسی پیشین مشروطهی ایران را بخواند که در آن آمده بود: «مشروطیت تعطیل بردار نیست». لابد تدوین کننده گان آن قانون میدانستند که وقتی سنت به تـوپ بسـتن مجلـس در بـاور رهبران باشد، چنان که محمدعلی شاه و فرمان دهی نظامی روسی اولیاخوف با مجلس اول چنین کردند، باید براین مهم تاکید گذارند که جامعهی آزاد، خود، حدود و تغور آزادی خود را در لحظات معین تعریف میکند. و گرنه این نمی شود که هر کس از جایاش بر می خیزد، بنا به مقتضیات و مصالح عالیه، به قلعوقمع نماینده گان بپردازد و یک «با اجازهی آقایان هم» بگوید.

مهمترین توفیق یلتسین که البته باید در ادامه ی راه گورباچف ارزیابی شود، آن است که او توانست جریان هدایت آرزوهای سرکوب شده ی مردم به سمت بی سازمانی و انـزوا را پیش ببرد و کارکشانیدن مردم از سطح بی تجربه یخی بـه سطح واخـورده کـی را برعهـده بگیرد. در مامهای اولیه ی فروپاشی بخش قابل توجهی از مردم روسـیه، ماننـد سـالهـای اول حکومت گورباچف، بی هیچ منطق و دلیل، پذیرفته بودند کـه رهبرانشان حتما بـه فکر آنها هستند و تلاش می کنند با ایجاد پل های ارتباطی به سوی غرب، ناگهان درهـای بهشت روی زمین، یعنی زنده گی تماموکمال امریکایی را (بنابر آنچه در فـیلمها دیدند) به رویشان بگشایند، بی آن که مویی از سر ابرقدرتی شان کم شود. واقعیت تلخ ایـن است

بهای عنان گسیخته یقیمتها، نه میلیونها بی کار ناشی از افت فعالیتهای تولیدی (بمجز بی کاران پنهان و به کار نیامده)، نه اشاعه ی فساد و مصیبتهای اجتماعی، نه خلف وعده ی توهین آمیز غرب (که در ازای سلب ماهیت روس ها، کمک مالی که برای تامین غذا به آنها کرد به پول ناچیزی می ماند که در جیب بالای کت مردی محترم که تصادفا نیازمند شده، آن هم با تفاخر و خودنمایی، قرار می دهند) و بالاخره، نه توهین به پارلمان که آخرین جای گاه اعتراض و اظهار وجود بود. مردم، و در کمال شگفتی جوانان و کارگران، به خواب هول ناکی فرو رفتند. آیا این یک خواب زمستانی و ادواری است، یا چیزی مانند تجربه ی تاریخی آن دیار بیداری ناگهانی و هول ناکی را در پی دارد؟ خواب دیرپا است با رویاهایی شیرین؟ یا آن که در بیداری سفره ی رنگینی را در انتظار دارد؟ یا کابوس میان خواب و بیداری توده ها است، آنجا که طبقه ی حاکم و ممتاز جدید در کاخ قدرت، با نگهانی ارتشی چند میلیونی و تا دندان مسلح و اتمی، جا خوش خواه در کار همه ی اینها سناریوهای محتمل آینده خواهند بود. اما نیروهایی درکارند که به خواه می درکارند که به

به واقعه ی پارلمان باز گردیم. صدور فرمان انحلال از سوی یلتسین کاملا غیرقانونی و مستبدانه بود. همه ی نهادهای سیاسی و حقوقی داخل، بهجز دستگاه حکومتی، به اضافه ی یلتسین، غیرقانونی و تجاوز کارانه بودن را تایید کردند. اما دستگاه حکومتی، به اضافه ی فرمان دهی عالی ارتش و سردمداران امنیتی وفاداری خود را به رییس جمهوری که به قانون و پیمان خود پشت پا زده بود اعلام داشتند. نه تنها آنان، بلک سایر در مادی فراوان هستند و از برکت برنامه ی خصوصی سازی خودمانی به مالکیت واحدهای اقتصادی، در ازای پرداخت تقریبا هیچ، رسیدهاند، با یلتسین همآوایی کردند. این، نه مادی فراوان هستند و از برکت برنامه ی خصوصی سازی خودمانی به مالکیت واحدهای اقتصادی، در ازای پرداخت تقریبا هیچ، رسیدهاند، با یلتسین همآوایی کردند. این، نه می آمد. پارلمان که محل بیان نارضاییها و مرکزی برای نقد سیاستهای ورشکسته ی می آمد. پارلمان که محل بیان نارضاییها و مرکزی برای نقد سیاستهای ورشکسته ی می آمد. پارلمان که محل بیان نارضاییها و مرکزی برای نقد سیاستهای ورشکسته ی بوصوصی کردن یلتسین، که به نفع خواص جریان داشت، تلاش می کرد. چنین پارلمانی برای لایههای ممتاز اقتصادی و صاحبان اقتدار سیاسی تازه کار، خطر آفرین بود، زیرا هم با دموکراسی پارلمانی و هم با تشویق نیروهای مردمی و کارگران و همسرایان.... ۵۳

دهقانان و روشنفکران به تشکیل هستههای مقاومت، کرسی قدرت سستپایه را از زیـر پایشان بیرون مـیکشـید. بـه جـای آن، پارلمـانی کـه مباحـثاش دربـارهی نحـوهی حکومت، سلطه و بازاریابی باشد لازم میآمد.

اما از میان مردم خفته و بهتزده ی مسکو ۵ میلیونی که سرمای پاییزی هنوز خانهنشین شان نکرده بود، چند ده هزار نفری از مردم سیاسی، هشیار و فعال، از پارلمان در برابر فرمان اهانت آمیز یلتسین دفاع می کردند. کمی بعد برای نماینده گان اسلحه و آذوقه آوردند و خود نیز شبانه روز به پاس داری پرداختند. خبرها هیچ نشانی از بروز طرف داری خودبه خودی از حکومت در میان مردم نداشت. به رغم برخی صحنه سازی های دولتی، حتا باندهای سوءاستفاده و اعضای محفل ها و گروه های ممتاز و صاحب قدرت به صحنه نیامدند. حتا خود را به خواب زدن مردم مسکو را می توان نشان یاس شدید ایشان از رهبری زور گو، لافزن و بی تاثیر دانست که در تله ی پارلمان پارلمان نیز دلالت داشته باشد.

اما چرا واقعا رهبری پارلمان نتوانست به رغم زمینه ی مساعد نارضایی ها و از بین رفتن مشروعیت یلتسین، نیروی وسیع و فعالی را از میان مردم به دست آورد و نیروهای ارتش و امنیت را، که بی تردید بدنه ی اصلی آن ها وابسته گیهای شدید مردمی دارد، خنثا سازد. البته به نظر می سد مردم روسیه زیر کتر از آن اند که ندانند اعلام بی طرفی ارتش در وقایع پارلمان، هم راه با اعلام وفاداری فرمان دهان عالی آن به حکومت چه معنایی می دهد. آن ها در ک کرده بودند که این وضعیت، هیچ تضمینی برای جلوگیری، ولو در رودررویی محدود، به دست نمی دهد. آن ها تجربه ی پی روی حکومتهای توتالیتر را به غریزه در ک می کنند. آنان دیگر امکان تغییر ماهیت دوباره ی یلتسین را کاملا واقعی می پنداشتند. اما به هر حال همه ی مردم، به دلیل سابقه ی طولاتی و سیاسی حکومتی آن قدرها هوشیاری نداشتند که خود به مانورها و سازمان دهیهای ضد دیکتاتوری و ضد مداخله ی امریکا و خواهان حقوق اقتصادی اقدام کنند.

در اینجا همه چیز به وحشت مرگآور از حکومت یلتسین مربوط نمیشود. درک محدود تودهها نیز ایفای نقش میکند. و همین درک محدود بود که در برابـر یلتسـین، نه یک نیروی شایسته و انقلابی، بلکه آرزوهـای کودکانـهی نوفاشیسـتهـای جـوان و برتریطلبی روسی را در سطح جهـان جـایگـزین کـرد. مـردم، نـه از حکومـت درک

درستی داشتند و نه از جای گزین های احتمالی آن. حتا کارگران که طعم فشار اقتصادی را چشیده بودند، شماری شان در رویای افزایش خودبه خودی دستمزدها در بازار آینده ی روسیه یی امریکایی شده به سر می بردند. راه حل آزادی وعده داده شده به اضافه ی سرمایه گذاری خصوصی که قرار بود در اختیار همه باشد و آرزوی یک روسیه ی برتر جهانی، به نظر کافی می رسید، گرچه نه برای همه.

در یک تجربه یسیاسی مربوط به انتخابات ریاست جمه وری سال ۱۹۹۲ امریکا دوکاکیس نامزد حزب دموکرات امریکا و رقیب بوش، گویا بهرغم آماده گی بیش تر ، از او شکست خورد. گفته شده است، دلیل این شکست آن بود که بوش در جریان مبارزات انتخاباتی امکان یافت تا از دوکاکیس چهره یی در میان مردم بسازد، که خودش میخواهد، نه آن که دوکاکیس بود، یا باور داشت که هست. گویا دوکاکیس به ترسیم مستقل خود از خود توفیق نیافته و این کار را ناخواسته به حریف واگذاشته بود. در ماهیت پی درپی و مشارکتاش در جمع بوروکراسی فاسد و زور گوی دوران رهبری ماهیت پی درپی و مشارکتاش در جمع بوروکراسی فاسد و زور گوی دوران رهبری ترب کمونیست، بل که از راه جهانی که او همواره وعدهاش را میداد، یعنی پروپیمان و تراد غرب می شناختند. او خود را مظهر همه ی آن آرزوهای فریبنده جا زده بود. او ترو کیوی دوران رهبری او در این در این این این این این دو این دوران رهبری ماهیت پی درپی و مشارکتاش در جمع بوروکراسی فاسد و زور گوی دوران رهبری و خرب کمونیست، بل که از راه جهانی که او همواره وعدهاش را می داد، یعنی پروپیمان و تراد غرب می شناختند. او خود را مظهر همه ی آن آرزوهای فریبنده جا زده بود. او پی دو در ایه یک جمهوری خیالی که هیچکس واقعا نمی دانست چیست پروند زود بود. اما در عوض چهره ی حیفان را آن طور که میخواست ترسیم می کرد: همان بوروکراسی سخت و یخزده و عبوس گذشته. و اکنون نیز با گذاشتن لیبرال -زام دمود ایم این در جنان را آن طور که میخواست ترسیم می کرد: همان دورکراتها که شماری از ناسیونال - فاشیسته ای افراطی روسی هستند در جناح

مخالفان چپگرای یلتسین نتوانستند پیش از هر چیز این حقیقت را بر مردم روشن کنند که واقعا نماینده ی بوروکراسی گذشته نیستند و برعکس این یلتسین است که مکارترین و فاسدترین عناصر گذشته یا همان هم پاله گیهای قدیمی را در ساختمان حکومتی جدید گردآورده است. بررسیهای انجام شده درباره ی ماهیت طبقاتی و سیاسی دستگاه دولتی یلتسین نشان میدهند که بیش ترین عناصر اجرایی و کارشناسی عالی این دستگاه اتفاقا از میان کمونیستها و بوروکراتهای قدرت طلب و فاسد گذشته بیرون آمدهاند. مخالفان چپ نمی توانستند چهره ی واقعی یلتسین را متقابلا معرفی کنند، زیرا مشکل بود که ماهیت واقعی آزادی خواهی ادعایی و همسرايان.... ۵۵

سرکوبشده ی مردم و بر بهشت خیالی پر تلالو غرب، در خور ابرقدرتی درستوحسابی، حساب باز کرده بود. حریفان، اما، ناگزیر بودند برای نشان دادن دروغ ذاتی پشتیبانیهای غرب و پیشرفت و آزادی وعده شده ی دستگاه یلتسین، کماکان از ارزشهای تامین و عدالت اجتماعی، حقوق برابر، آزادی سوسیالیستی، ضعف و فساد و رشوه خواری دستگاه حکومت سرمایه داری حاضر سخن به میان آورند.

دستگاه یلتسین با مشاوران کارکشتهاش، بهخوبی از این مجموعه، چهرهیی را که میخواست برای حریفان ترسیم میکرد، درحالی که نه قلمی، نه بومی، نه مدلی و نه نقاشی در کار بود تا چهرهی یلتسین نیز، آن طور که هست، ترسیم شود. مردم طعم شیوهی حکومت امریکایی یلتسینی و چاشنی فقر و بیکاری و فساد و گرانی را خوب نچشیده بودند و اگر چشیده بودند، هنوز بهتزدهتر از آن بودند که وقتی برای ارزیابی و اظهار نظر پیدا کنند.

شاید اصلی ترین راهبرد سیاست داخلی دستگاه حکومتی یلتسین، که در امریکا هم نه تنها از سوی سیاست «باز»های امنیت ملی، که حتا از سوی رقیبان لیبرال ایشان تایید می شد، ترسیم چهره ها به گونه یی دل خواه برای مردمی بی تجربه بود. بی شک در امریکا، کار شناسان امور روسیه و اروپای شرقی و کار شناسان ضد سوسیالیسم تشخیص داده اند که بازگشت سوسیالیست ها به قدرت، در همه جای جهان فر آیندی بسیار محتمل است که بیش ترین نیروی خود را نیز از شکست یاران سرمایه داری خواهد گرفت. بی گمان توان مندی طرف داران گامساخور دیا در گرجستان، بازگشت سوسیالیست ها به قدرت در آذربایجان و تاجیکستان – البته در حد و اندازه های متفاوت و نسبتا محدود - نتیجهی نظر سنجی ها و اظهار نظرها در کشورهای مختلف اروپای شرقی به ویژه نتیجه ی انتخابات لهستان که در آن در برابر ۳۵ درصد آرای چی، لخ

به این ترتیب راهبرد تبلیغاتی اصلی در چار چوب مهندسی اجتماعی- سیاسی امریکا برای روسیه آن است که:

۱) چهـرهی مخالفـان مداخلـهی امریکـا و سـرمایهسـالاری بـا چهـرهی مسـوولان دیکتاتوری و محرومیتهای نسبی گذشته قاطی شود.

۲)تمام شکستهای اقتصادی و گسترش محرومیت به پـای چهـرههـای گذشـته و مخالفان فعلی گذاشته شود و نه به حساب ۹ سال تجربهی گورباچفی- یلتسینی.

۳) اپوزیسیونی پدید آید که وقتی با امریکا مخالفت میکنند راه دیگری را برای

حضور و سلطه ی سرمایه ی جهانی باز کند و ضمنا با مهار نیروهای مردمی ابزاری بیرای سرکوب مخالفان چپ و دموکرات و ملی گرای معتدل و واقعی پدید آورد.

۴) مقرراتی وضع شود و دست کاری هایی انجام شود که از این پس ماشین دموکراسی پارلمانی و دستگاه ریاست جمهوری و ارتش با اطمینان راه تمرکز سرمایه و حیات سیاسی منفعل را طی کنند.

۵) به جای تشکیل دو نیروی حزبی کارفرمایی و کارگری اصلاحطلب و معتدل و محافظه کار، دو نیروی تعادلی سیاسی پدید آید: راست افراطی محافظه کار متکی بر سرمایه ی بزرگ و راست افراطی فاشیستی متکی به طبقه ی متوسط که هر دو کارگران را تجزیه می کنند و به دنبال خود می کشند. تشکیل جناح حزبی چپ و کارگری، به سبک اروپا، خطرناک است و باید درحدامکان کنترل شود (چنان که در پارلمان جدید شد).

ییش از بحران پارلمانی و شکل گیری پارلمان جدید، تنگناهای گریزناپذیری ناشی از تعارض آزادی با سیاست اقتصادی دولت روسیه پدید آمده بودند. سیاستهای خصوصی سازی پلتسین، در عمل فقط به انتقال سرمایه های ملی (که حاصل سالهای سال رنج و مرارت مردم بود) به کمونیستها و بوروکراتهای پیشین وفادار به دستگاه دولتی جدید و به اقوام و آشنایان و دوستان مقامهای رهبری میانجامید. سیاستهای بازرگانی خارجی نه تنها به هیچ نتیجهیی در زمینهی افزایش صادرات و تامین ارز نرسید بل که از شاخصهای گذشته نیز عقب تر نشست. تولید کل در حدود ۴۰ درصد کاهش یافت و رقمی در حدود ده میلیون بی کار آشکار و پنهان و نیمه آشکار روی دست جامعهیی که تجرب می بی کاری را برای سالهای سال نداشت، باقی گذاشت. از همه مهمتر این که امریکا و ژاپن و اروپای غربی که دهها وعده ی پرداخت ۴۰ تا ۵۰ میلیارد دلار کمک را به روسیه پذیرفته بودند، تنها سه تا چهار میلیارد دلار از آن را پرداختند، در حالی که چند برابر آن را امریکا در همین زمان به اسراییل یا برای تحکیم موقعیت آن در منطقه به سایر هم پیمانان اسراییل داد. توان هسته یی کشور، برای مردمی که در سایه ی رهبری جديد فرصت نكردند غرور جريحهدار شدهي خود را در سطح جهان التيام دهند، جـز مایهی بدبختی، توطئه و تحقیر را فراهم نساخت. در این میان واضح بود که شعار آزادی، به هر مقدار هم که تحقق یابد، آنقدرها فرصت به دست مخالفان و نماینده گان اقشار مختلف مردم می داد تا زبان به اعتراض بگشایند. این آزادی مطلقا

همسرايان.... ۵۷

در تحمل دستگاه یلتسین و مشاوران امریکایی او نبوده و نیست. آنها شـکنندهتـر از حد تحمل اعتراضها بودند و هستند.

اما تنگنای دیگری که حاکمیت در آن قرار گرفت و ناگزیر شد ماندهی اعتبار خود را از دست بدهد، تنگنای بعد از رویارویی با اولی بود. حاکمیت نخست دستور انحلال پارلمان را داد تا بعدها آن را به میل خود بازسازی کند، چنان که در تصمیمهای بعدی، کرد. مثلا در قوانین از خود پرداختهاش، سوسیالیستها و دمو کراتها و ملی گرایان متعادل و متحد ایشان را به بهانههایی فاقد شرایط لازم برای ثبت نما در انتخابات دانست تا بدینسان پایههای نوع خاص دمو کراسی پارلمانی غیرلیبرالی سازمان یافتهی «دیگری» را بریزد. انتخاب مخالفان سلطهی امریکا و طرف داران تمامین اجتماعی و رشد اقتصادی ملی، این بار، بهانه را از دست سازمان های حقوق بشر و دولتهای غربی بینالمللی را که قطعا برای موقعیت اقتصادی نعمتی ارزش مند محسوب می شد، متوجه دولت جدید می کرد و این مقابله جویی بسیار خطرناک تر از جنگ سرد برای سرمایهداری غرب بود.

به این تر تیب وقتی موج بحران اقتصادی و نشانه های به حرکت در آمدن زیرزمینی نارضایی ها بالا گرفت و مخالفان بر مخالفتشان با برنامه های ناموفق اصلاحات که صرفا خوش آیند غرب بود پا فشردند، فرمان انحلال مجلس صادر شد. مجلس نیز با استفاده از اختیارات قانونی خود، رییس جمه ور را برکنار و رییس جمه ور دیگری انتخاب کرد. رهبری اکثریت مخالف در پارلمان با روسلان خاسبولاتف و رییس جمهور منتخب آن نیبز الکساندر روتسکوی بود. از این پس یلتسین با تکیه بر اعلام وفاداری رهبران ارتش - که برای خام کردن مردم وانمود کرده بودند ارتش در درگیری نظامی شرکت نمی کند، ولی پشتیبانی صریح رهبران امریکا، به دور جدیدی از رویارویی با مخالفان و مردم گردآمده در اطراف پارلمان برخاست. وارن کریستوفر، پیش تر به سلاح سیاسی کهنه ی «وحشت هسته یی است» که البته کسی آن را جز تهدید علیه سرمایداری بحران زده ی امردا می متوسل شده، گفته بود: « شکست یلتسین به منزلهی بروز دوبارهی تهدید و با اعدلام در اطراف پارلمان برخاست. وارن کریستوفر، پیش تر به سلاح سیاسی کهنه ی «وحشت هسته یی است» که البته کسی آن را جز تهدید علیه سرمایداری بحران زده ی امریکا و به فرض نمی کند. اما در روز ۱۰ اکتبر، یعنی ۶ روز پس از کشتار و تعطیل پارلمان و به فرض نمی کند. اما در بوز دا اکتبر، یعنی ۶ روز پس از کشتار و تعطیل پارلمان و به دنبال انحلال احزاب و شوراها و روزنامه ها- که نقطه ی اوج دیگری از حملهی یلتسین به آزادی، پس از تعطیل حزب کمونیست در ۱۹۹۱ بود-وارن کریستوفر وزیر خارجهی

امریکا، این مدافع عبوس و سرد و توخالی حقوق بشر، اظهار داشت: «یلتسین خوب عمل کرده است». بار دیگر رهبران قدرت نظامی- صنعتی غرب، قاطعانه و بیپرده نشان دادند بهرغم همهی تعارفها و رودربایستها، در تحلیل نهایی، آن آزادی که مانع عمل سلطهی سرمایهی جهانی بشود، تحمل پذیر نیست اما آن آزادی که به سوسیالیسم فرصت رشد و آگاهیرسانی بدهد، خصم ذاتی است.

البته، پیش از حمله، برای یلتسین و مشاوران خارجیاش معلوم شده بود که به محبوبیت پارلمان بهسرعت افزوده می شود، زیرا فرصتی پدید آمده بود تا دردها و ناامیدیها و فریبهایی که بر مردم رفته بود در تریبون مجلس تبلور یابد. این محبوبیت اگر نصیب یلتسین نمی شد باید به رهبری عوام فریب دیگری که وعدهی سروری روسها را در جهان می داد منتقل گردد. هرچه نشانه های بروز پشتیبانی مردمی از خاسبولاتف – روتسکوی بیش تر می شد، امریکا و هم پیمانان غربیاش بر حمایت از یلتسین و سران ارتش پافشاری بیش تری می کردند. آن رهبران جمهوری های تازه استقلال یافته که از دستگاه مرکزی یلتسین پی دوی می کردند، در حمایت از وی راه غرب را پیش گرفتند. اما در عین حال بدنه های سیاسی و افکار عمومی مردمی جمهوری ها که هنوز با بدنه های ارتش و پارلمان در ارتباط بودند موج حمایت های تازه یی را ارسال می کردند.

وابستهگی به خارج برای کسب حمایت به نفع یلتسین از غرب و از رهبران جمهوریها، به نوبهی خود، موج تازهیی از مردم روسیه را به طرفداری از پارلمان وا میداشت و این نهاد را برای ایشان معصومتر و خودمانیتر میکرد. در این میان نشانههایی نیز از این که بدنهی ارتش به مردم و پارلمان تمایل موثر نشان میدهد بروز کرد. همچنین ۶۵ درصد از شوراهای منطقه یی، کمی پس از محاصره به حمایت از پارلمان موضع گیری کردند و بقیه نیز با سکوتشان، دست کم از یلتسین حمایتی نشان ندادند. آگاهان میداند چه گونه دستگاههایی امنیتی و چهرههای سیاست خارجی امریکا وقایع و تحولات را لحظه به حطای و به ویژه به تغییر جهت جدی و جلب مخالفتها را در جریانی توخالی و پرسروصدای تازه میجستند. افزایش چند صد نفر مخالفتها را در جریانی توخالی و پرسروصدای تازه میجستند. افزایش چند صد نفر منافتها را در جریانی توخالی و پرسروصدای تازه میجستند. افزایش چند صد نفر معالفتها را در جریانی توخالی و پرسروصدای تازه میجستند. افزایش چند مد نفر معالفتها را در جریانی توخالی و پرسروصدای پی گیر هرگ بر سرمایه داری ایرامان معالفتها را در جریانی توخالی و پرسرومدای بازه میجستند. افزایش چند مد نفر مایت می داران ای پرامان، یا گفتوشنودهای محفلی خارج از پارلمان در روسیه و جمهوری ا به نفع مخالفان، برای سیاست مداران امریکایی معنایی خطرناک می داد. جریان بیرون آمدن فریادهای پی گیر هرگ بر سرمایه داری جهانی» و بروز تحولات چپ گرایانه در جمهوری ها نگران کننده بود.

در آن زمان، رهبران پارلمان به یکی از موفقترین مانورهای«ممکن» خود اقدام کردند. رهبری این نهاد، واقعا به حمایتی سریعتر و گشودهتر از آن چیزی که تنها بخشهای آگاه جامعه از خود نشان میدادند نیاز داشت. حتا خاسبولاتف، فردای روز اوج گیری بحران و محاصره ی پارلمان، شگفتی خود را از کندی حرکت مردم اعلام داشت. مرور زمان به نفع پارلمان نبود. مرور زمان مي توانست كار را به يخبندان كف خيابانها و يخبندان اجتماعي بكشاند. عقبنشيني اوليه ي پارلمان، دايىر بىر پذيرش انتخابات همزمان مجلس و ریاست جمه وری و وساطت رهبران مذهبی، گرچه در افشای ماهیت دیکتاتوری یلتسین موثر بود، اما در فرآیند قدرت یابی پارلمان کاری از ييش نبرد و فرصت تبليغات در اختيار ايشان قرار نداد. حتا ممكن بود يافشاري ايشان برای انتخابات همزمان، در برابر پافشاری یلتسین بر ایسن که انتخابات مزبور بس از انتخابات ریاست جمهوری باشد و به لجاج و ایجاد جو تشنج از سوی ایشان تعبیر شبود و بهانه به دست یلتسین بدهد. ممکن بود کمکهای غرب از راه برسد- ولو اندک - و تودهی بی اعتنا را باز هم اغوا کند. ممکن بود رهبری فاشیستها ابتکار عمل را در دست بگیرند، چنان که به نوعی در دست گرفتند و در دست شان نهاده شد. پس رهبری چپ پارلمان نمی توانست خیلی صبر کنند. در همان حال، اما، به هیچروی یلتسین و غرب، نمیخواستند حمله به نهاد نمادین دموکراسی از سوی ایشان صورت بگیرد. اعتبار ایشان به این موی باریک بسته بود. آنها با سنگر شعار آزادی خواهی خیلی کار داشتند. افشای ماهیت ایشان از طریق کشانیدن شان به عمل تهاجم به آزادی، میتوانست ابتکار عمل را از دست آنان خارج سازد. اما اگر ناگزیر میشدند، ماندن را به اعتبار ترجيح مىدادند. آنها، مانند هميشه، چنين كردند.

پارلمان با یک حرکت سیاسی مفید و موفق توانست کاری کند که پرده از چهرهی بی طرفی ارتش در برابر مردم، قهرمانی یلنسین آزادی خواه، حمایت امریکا از مردم روسیه و سرانجام وارثان سرمایه های ملی روس برداشته شود. وقتی طرف داران پارلمان با ارتش و نیروهای امنیتی که بر سر راه ورود به پارلمان مانع نظامی ایجاد کرده بودند، عمل متقابل کردند، در عین حال هدف واداشتن حکومت به نشان دادن چهرهی پنهانی خود را نیز تعقیب می کردند. مخالفان در برابر تعرض ارتش به کنش های تند سیاسی، از جمله حمله به ساختمان های دولتی دست زدند. در این وضعیت یا باید حکومت صبر می کرد و بالاخره به کشتاری بزرگ و موحش در خیابان ها دست می زد، یا بازی را به پارلمان واگذار می کرد، یا خیلی زود دست به حمله می زد. به ویژه خطر

پیوستن بدنه ارتش به مردم، پشت رهبران و مشاوران امنیت ملی را میلرزاند و یلتسین این جا به اشتباه ناگزیر خود دست زد. پارلمان را گلوله باران کرد. تهمانده ی اعتبار آزادی خواهانه ی او دود شد و به هوا رفت. طرف داران پنهان و آشکار مداخله ی نظامی امریکا رسوا شدند. گرچه تمامی جهان غرب صنعتی و ژاپس یک پارچه از خود کامه گی یلتسین حمایت کردند و نشان دادند که ماهیت آزادی خواهی شان با نوع امریکایی هم جنس است، اما پس از واقعه ی پارلمان با هم پیمان بزرگ شان اختلاف های تازه ی مُطرح کرده اند.

بهنظر می رسد که با شکست اخیر موضع پارلمان، نیروهای آزادی خواه، سوسیالیست و استقلال ملی برای مدتی پایگاههای قانونی کسب قدرت و حتا موقعیت سیاسی و اجتماعی قابل اتکا برای دست زدن به شیوههای مسالمت آمیـز را از دُست دادهاند. اما انتخابات دسامبر، زیر نظارت دستگاه پلتسینی، با ایجاد محدودیتهای جـدی، گـرفتن فرصـتها از دسـت نیروهـای چـپ، در شـرایط نبـود اً تشکلهای کارگری، و از همه مهمتر، در چارچوب مهندسی اجتماعی- سیاسی غـرب و بهویژه امریکا صورت گرفت. بی تردید مردم نیز با آمدن صندوقها نقـش و رای و داوری و سُطح بینش سیاسی خود را نشان دادهاند، مثل هرجای دیگر که بههر حال وقتی مردم رای میدهند وضع با وقتی رای نمیدهند تفاوت دارد، چرا که در حالت نخست نمى توانند نبود دموكراسى را چندان بهانه قرار دهند. اما انتخابات اخير روسيه نشان داد که ۱) بی علاقه گی در میان مردم می تواند ادامه دار و جدی است. ۲) با این حال یلتسین و راه حل های پلتسینی هرچه ناخواستنی تر شد. ۳) هیجان ها و تبلیغات اغواگرانه برای مهار و انحراف مخالفتها از ساختارها به سمت آرزوهای تو خالی هناوز در بیخبری ها نقش ایفا می کند. ۴) هسته های مخالفان چپ و دم و کرات، گر چه به صورت نامنسجم و نسبتا ضعیف در جامعه حضور داشتند، از توان بالقوهی عظیمی برخوردارند. این را به کار بردن تمام نیروی دستگاه پلتسینی برای جلوگیری از رشد انتخاباتی چپ، بهرغم واداده کی در برابر حزب لیبرال- دموکرات، و انتخاب شدن چند نمایندهی چپگرا، از جمله رهبران تلاش برای برکناری گورباچف در ۱۹۹۱، نشان داد. به هر حال، پس از سر کوب پارلمان و بیرون گذاشته شدن نیروهای عمده یی از

به هرحال، پس از سر دوب پارلمان و بیـرون کداشـته شـدن بیروهای عمـدهیی از چپها و دموکراتها از دور انتخابات، نتیجهی انتخابات بسیار به آنچه مهندسی پنهان اجتماعی- سیاسی برای روسیه خواسته بود، نزدیک شد. ظاهرا قضـیه حکایـت از بـروز اختلاف جدی و به قدرت رسیدن نیروهای سیاسـی خطرآفـرین بـرای منـافع غـرب و همسرایان.... ۶۱

حکومت وجود دارد. رجزخوانیهای حزب ملی گرای افراطی، یعنی حزب لیبرال-دموکرات، چنین مینمایاند که ایشان در جستوجوی توسعهی سرزمینی و احیای شوروی و رسیدن به مرزهایی در قلمروهای دوردست، با منافع امریکا در تعارض خواهند بود. باز ظاهر کار مینمایاند که آنان حکومت یلتسین را مسوول سرشکسته گی ملی میدانند و با نیرویی که گرفتهاند درصدد کنار گذاشتن او هستند. اما در واقع تمایل درونی ایشان برای سرکوب مخالفان چپ، و خواست آنان برای تبدیل شدن به نیروی سلطهی سرمایهدارانه در سرزمینی پهناورتر، همان ارزشهایی هستند که ایشان را برای غرب پذیرفتنی جلوه می دهد، حتا اگر در لحظاتی بالاخره یلتسین، این دوست نجوب غرب را، از کرملین به بیرون پرتاپ کنند. اما به هر حال قرار نیست مهندسی اجتماعی، از چنین نیرویی، مستقیما به مثابهی جای گزین سیاسی استفاده کند. آن ابزار سرکوب مخالفان امریکا و وسیلهساز رشد یک راست افراطی دیگر به جای راست افراطی حاکم خواهند بود، اگر حاکم کنونی از پس مسوولیتهایش برنیاید.

ظهور و نمو راستهای افراطی و نوفاشیستها در انتخابات پارلمانی تا حد زیادی از برنامههای تبلیغاتی حساب شده و بی اعتنایی و بی تشکلی جریان های مردمی ناشی می شد، اما نباید کل جریان تصفیهی نیروهای چپ و دموکرات را در ریشهیابی فاشیست ها کم اهمیت قلمداد کرد. در موقعیت خلا سیاسی، واضح است که گرایشهای سیاسی محرک و عوام فریب می توانند پشتیبانی طبقهی متوسط نوپ ا جوانان ناآرام و بوروکراتهای سرگردان و رشد نیافتهی سیاسی را برانگیزند و حتا دیگر گرایشهای سیاسی را نیز به کمک بطلبند. خواستهای رشد و رفاه و درآمد و کار، در میان مردم، در این حالت، جای خود را به آرزوهای برتری طلبی افراطی ملی می دهند. تحریک شدید گروهی از جوانان نوفاشیست که از ابزار انگیزههای روانی سرکوب شده مود می برند و با انتقال شعلههای خشم به داخل گروههای مردمی و کارگری و طبقهی متوسط، چنگال نظام سلطه گر را از نتایج وخیم اقتصادی می رهاند، در اروپا سابقه و متوسط، چنگال نظام سلطه گر را از نتایج وخیم اقتصادی می رهاند، در اروپا سابقه و متوسط، چنگال نظام سلطه گر را از نتایج وخیم اقتصادی می رهاند. در اروپا سابقه و اجریان دارد. در روسیه با سرکوب حریفان، و اعمال کارشناسی ورزیده ی مهندسی

نتیجه؟ ولادیمیر ژیرنوفسکی به یاد بمبهای اتمی و ارتش عظیم روسیه مست میکند و بیآنکه بداند با سربازهای بیگانه در سرزمینهای جنوبی، احتمالا چه میکنند و بیآنکه ضرورت اتحادیـههای اقتصادی و دوستی ملـل را بدانـد، آرزوی شستن چکمههای سربازان روسی را در سواحل اقیانوس هند بیـان مـیدارد. او خـود را

تعبیرگر خوابهای تزار در تاریخ باشکوه سدهی نوزدهم جا میزند، بیآن که بگذارد کسی فقر و نکبت روزگاران روسی را از اعماق رمان های داستایفسکی، تولستوی، شچدرین و دیگران دریابد. او رسیدن به مرزهای پایین آسیای صغیر، اروپای مرکزی، چین و هند را برای مردمی شکستخورده ترسیم میکند تا در برابر خواستهای توسعهی انسانی و نجاتبخش از سوی رهبران اپوزیسیون جدی، حرفههای گنده و اغراق آميز تحويل داده باشد. اين تمام ماموريت نوفاشيستها نيست. أنها براى قتل عام مخالفان چپ و دموکرات، ضداستبداد، طرفداران استقلال ملی جمهوریها و مخالفان مداخلهی امریکا و اروپا دندان تیز میکنند. تجربهی قدرتیابی آنها شاید در مجموع به طور کامل به هیچ تجربهی جهانی سلطه گرانه برای سرکوب مخالفان شبیه نباشد، اما هر تکهاش به جایی شبیه است: به آلمان در اوایل دهه می ۱۹۳۰، به دورهی یارگیریها و توطئههای استالینی، به تجربهی عَلَم کردن راستهای فوق افراطی برای تزکیهی حکومت راست افراطی تاچر پیش از به قدرت رسیدن او و نظایر آن. این است مهندسی اجتماعی هوشمندانه. اینان میروند تا جای ارتش را برای کشتارهای بعدی ذخیرههای انقلابی پر کنند و در برابر شکل گیری احتمالی جریانهای چریکی شهری یا مبارزات توده یی تظاهراتی و اعتصابی، نقش نیروی سر کوب گر، ترور و اعتصاب شکن را ايفا كنند.

خاصیت دیگر ایشان آن است که مخالفان امریکا را در خود گرد آورند و عنداللزوم آنان را در معاملههای لازم با امریکا و غرب به کار ببرند. خیلی تعصب آور است که قدرت گیری چپهای ملایم و اصلاحطلب و دموکرات های ساده در پارلمان سابق رهبران سیاست خارجی امریکا را به وحشت اتمی دچار می کرد، ولی سخنان رجزخوانانه یژیرینوفسکی در اسلوونی و در برابر صرب های بالقوه مسلمان کش یوگسلاوی، چندان جدی تلقی نمی شود. ژیرینوفسکی با تحریک مردم اروپای شرقی آنان را از عضویت در ناتو بر حذر می داشت و سربازان انگلیسی را کسانی قلمداد می کرد که آمده اند تا چکمه هاشان را برای واکس زدن به اسلاوها و صرب ها بدهند و ایشان را به اتحاد داوطلبانه با روسیه ولی بی هیچ طرحی برای توسعه ی اجتماعی و اقتصادی بی کاری، رشد اقتصادی و توسعه ی انسانی و سیاسی نیست؟

خاصیت دیگر نوفاشیستها این است که چون مارهای گزندهیی عمل میکنند کـه شمار زیادی از مردم عادی، بـهویـژه بـوروکراتهـا و تکنـوکراتهـا و صـاحبان تـازهی همسرايان.... ۶۳

سرمایههای ملی از ترس آنها، لرزان به دامن حکومت فعلی پناه میبرند. همهی اینها با حساب شده گی تمام، به اعطای فرصت های انتخاباتی منجر شدند اما همه چیز را نیز نباید به اصطلاح «فیلم» تلقی کنیم. مهندسی اجتماعی- سیاسی این بار مانند همه ی موارد، تا حد قابل توجهی از ناگزیریها و وجود شکافها و انحرافهای موجود در جامعهی پر تنوع روسی استفاده کرده است. بنابراین بخشی از اختلاف پارلمان و دولت را باید واقعی و طبیعی تلقی کنیم. اما این اختلاف نیروپی شده است برای ادامه ی کار به سبک و سیاقی که امنیت خاطر غرب را ایجاد کند. گرچه به هـر حـال نیروهـایی از جناحهای چپ و دموکرات به مجلس راه یافتهاند، اما شمار آنان محدود و طرحهاشان اصلاحطلبانه و حداقل خواهانه است، آن چنان که نتوانستند هسته یی منسجم و قوی در مجلس تشکیل دهند. در اختلافها بر سر تعیین رییس پارلمان که آنان نیز در آن تصویر سیاسی از خود ساختند، مشخص شد که، گرچه در طـرح مهندسـی اجتمـاعی-سیاسی تازه، امریکا میخواهد ایشان تنها نقش متعادل کننده و پر کننده ی خلا سیاسی را در آرایهبندی دموکراسی روسی ایفا کنند، اما توان بالفعل آنان فراتر از ایـن اسـت. در مجموع، غرب راه خاصی را برگزیده است، اما هیچ معلوم نیست که یلتسین بتواند به ايفای وظايف خود در اين راستا بپردازد. و هيچ معلوم نيست که هستههای تعارض به انفجارهای کوچک و سپس بزرگ راه نیابد و زمینهساز رشد خودبه خودی مقاومت مردمی نشوند.

اما آینده، تنها برای مخالفان پارلمانی چپ و دموکرات دشوار نیست. اتحادیهها و سازمانهای کارگری، برخلاف تصور، از بی تجربه ترین اتحادیههای جهان در سازماندهی سیاسی و کنشهای صنفی به شمار میآیند. ضعف قدرت تاثیر گذاری اجتماعی، نبود سازماندهی موثر، پایین بودن تاب تحمل مرارتهای دوران اعتصاب، ترس از بی اعتنایی افکار عمومی و منزوی ماندن، همه وهمه گریبان سازمانهای کارگری را گرفته است و آنها را به سازش با وضعیت بد اقتصادی وا میدارد. اما قدرت ذاتی و اجتماعی این اتحادیه ها بالا است. کافی است آنها به توان درونی خود پی ببرند و راههای هم کاری با سازمانهای روشن فکری، بوروکراتیک و دانش جویی را بیابند. در آن صورت نیز راه مبارزهی علنی و سازماندهی گسترده ی مردمی، هر روز بیش از پیش، بر روی شان بسته میماند. هرچه اتحادیهها و سازمانهای کارگری و کارمندی دیرتر بجنبند و دیرتر به تشکیل نهادهای دموکراتیکی از آن خود اقدام کنند، به طور تصاعدی درآینده کارشان با مشکل روبه رو خواهد شد.

در چنین شرایطی معمولا برنامههای روانی، سیاسی، امنیتی ویژهیی برای مقابله با بحرانهای سیاسی و صنفی آینده تدارک دیده خواهد شد. به موجب این برنامهها، ایجاد بهانههای مقابله با تروریسم، و احتمالا چیزی به نام تروریسم کمونیستی، برای حکومت توتالیتر آینده فرصتی طلایی برای سرکوب است. دستگاه جهنمی امنیتی میل شدید به بازسازی خود دارد. در این صورت بخشهای حساستر و سیاسی جامعه که در یخبندانهای آتی روسیه ناگزیر به فعالیتهای زیرزمینی و چریکی شهری و مقاومت پراکنده و متحرک روستایی و جنگلی پناه میبرند یا در استقلال طلبیهای قـومی مقـام میگزینند، تنها در خطر درآمیختن روشهای جـدا و منـزوی کـه مـردم را بـه دنبـال نمیآورد قرار ندارند، بل که در خطر جای گرفتن در ردهی فعالیتهای تروریستی یا قوم پرستیهای جاهلانه نیز خواهند بود. در همین احوال است که نیروهای نوفاشیستی

در آینده چهار نیروی اصلی فشار علیه حکومت یلتسین و برای برانگیختن مخالفتهای مردمی دست به کار خواهند بود: یکم: سطح زنده گی رو به سقوط تودههای مردم که در عین حال با افزایش مداوم درآمد و تزوت گروههای ممتاز و وفادار به یلتسین و شرکای بومی غرب همراه است؛ دوم: ادامهی فرآیند سرکوب آزادی که در آینده دامنهی وسیع، پی گیر و زیرکانه خواهد داشت؛ سوم: اوج گیری جنبشهای استقلال طلبانهی قومی و منطقه یی و؛ چهارم: غرور ملی لطمه خوردهی مردم روسیه که زمانی ابر قدرت جهانی محسوب می شدند ولی پس از فروپاشی به وعدمی آنچه هرگز به دست نیامد، جریحه دار شد آثار آزاردهنده ی آن به تدریج آشکار خواهد شد. اما آزاردهنده ترین بخش آن، رشد راست افراطی در برابر اتحادیه های کارگری خواهد بود.

واضح است که تنها امید یلتسین آن است که با کمک اقتصادی غرب (که به احتمال قوی کماکان تحقق نخواهد یافت) بتواند هستههای سرمایهداری را بنا کند و گروههای اجتماعی متوسط کافی را گرد آورد. او میخواهد آنها ابزارهای سلطه و ادارهی انبوه مردم را فراهم آورند و به طرفداران سازمانیافتهی نظم اجتماعی جدید تبدیل شوند و غرورشان هم از راه استعمار نوین جمهوریها ارضا شود. اما در عین حال در خود ارایه دهد. باری، برقراری حکومتی رودررو با مسایل روزمره و ناگزیر به اتخاذ رویههای ترکیبی زور و نیرنگ و پارهپاره کردن جامعه به جای ایجاد وحدت ملی بسیار محتمل بهنظر میرسد، اما این همهی تصویر آینده نیست.

اگر سیاستهای خصوصی سازی یلتسین ورشکسته شده است، معنای آن این

\_ همسرایان.... ۶۵

نیست که در آینده، بازگشت کامل به شیوهی برنامهریزی متمرکز دستوری همه گان را به خود جذب کرده و خواهد کرد. بل که معنای آن اکنون، به طور جدی تمایل به معرفی و حمایت از راهبردی است که در آن آزادی فردی و ابتکار برای همه گان، و نه فقط برای قشرهای ممتاز و دارودستهی رهبران سیاسی و نظامی، تضمین شود و این بار دیگر نوعی مشارکت و برنامهریزی و اصل حمایت از تامین و عدالت اجتماعی را می طلبد. اگر آزادی پای مال شد، معنای آن علاقه به بازگشت به عصر وحشت و انضباط کور و سیاه نیست، اما برقرار شدن هر جومر ج و فرصت غارت و زورگویی از سوی بهرو کراسی جدید حاکم را نیز معنا نمی دهد، بل که چه بسا در این شرایط طرح افزایش نهادهای دموکراتیک و ایجاد نظم دموکراسی کارآمد، خواست و آرزوی مردم، به وی ژه روشن فکران خواهد بود.

اگر فروپاشی با استقلال ویران گرانهی جمهوری ها و قومیت ها و خودمختاری ها هم راه شد، مردم مناطق آرزوی حکومتی متمرکز و مسلط بر تمام شوون زنده گی اقوام را ندارند، بل که حفظ وحدت و اعادهی حیثیت ملی و فراملی را، هم راه با توان ارادهی خویش و خودمختاری واقعی می خواهند. اگر بازار آزاد، و اساسا نظام بازار، بی کاری گسترده و تورم افسار گسیخته یی را به ارمغان آورد، کم تر کسی همان برنام مریزی متمرکز و ناکارآمد و هدردهنده ی منابع و ناتوان از تامین رشد را آرزو می کند. و هم زمان کم تر کسی هم ادامه ی سیاست بازار آزاد را، به نفع صاحبان سرمایه، که از هیچوپوچ به قدرت و منافع فراوان اقتصادی رسیده اند، خواهان است. مردم آگاه و کارشناسان در جست وجوی سیاست ترکیبی و برنامه ریزی غیرمتمرکز هستند.

اگر سیاست صلحطلبانه و رها کردن گریبان اقتصاد شوروی از مسابقهی سخت خسران آمیز و وحشتناک تسلیحاتی، به صورت وازده گی و شکست و از میان رفتن عزتنفس و تبدیل شدن به دستنشانده ی امریکا و آلمان و ژاپن درآمده است نباید حالا آن را به صورت علاقه ی جمعی، به ویژه علاقه مندی رهبران فکری به برتری اتمی روسیه تعبیر کرد. این، اما به معنای تمایل مردم به حل و هضم شدن در دیگ درهم جوش قدرتهای سرمایه داری جهانی نیز نیست. بل که خیلی های دیگر به قدرت و اعتبار دوباره ی جهانی، بی ضرورت پرداخت تاوان های شدید اقتصادی و ایجاد وحشت اتمی، می اندیشند.

اگر آرزوی افزایش سطح مصرف، در راه رشد صنایع سنگین نابود شد و نـه مصـرف بالا رفت و نه اقتصاد به توان زیرساختی سابق خود رسید، حال دیگـر تـودههـای مـردم

آرزوی کممصرفی شدید گذشته را نمیکنند. آنها اما وضع فعلی و سیاستهای اقتصادی موجود را که هیچ امیدی را بر نمی تابد نیز تایید نمیکنند. آنها، به ویژه کارشناسان، راهحل تازهیی را برای رشد عدالت همراه با مصرف بیش تر جستوجو میکنند. جوانه های این خواسته ها از مدت ها پیش، در جریان اصلاحات دوره ی حکومت گورباچف، بیرون زده بود. این حکومت او بود که به جای دل دادن به نیروی مردمی در فرآیند اصلاحات و کسب تجربه ی درونزا از میان انبوه دانش و فن موجود، به جلب علاقه ی خارجی ها و اتخاذ روش اصلاحات از بالا و از راس هرم رهبری آپارات جزبی و بوروکراسی مسلط پرداخت و کار را به توقف و ناامیدی کشانید.

آیندهی مخالفان بسته گی به امکان مطرح شدنشان به مثابهی یک کل واحد برای آزادی، عدالت و راهبرد روشن پیشرفت و توسعهی اقتصادی امیدبخش و اعاده کنندهی حیثیت روسیه دارد. این نیز جلبنظر و هم کاری وسیع مردم روسیه و هم کاری مردم اتحاد شوروی سابق و حتا هم بسته گی افکار عمومی جهان را می طلبد. حمایت افکار عمومی، به ویژه در غرب، بسیار مهم است. وجود زرادخانه یا تمی روسیه این امکان را فراهم می آورد که رهبران قدرتهای غربی برای مداخله های وخیم و جدی باید بتوانند از مردم به نوعی اجازه بگیرند.

نتایج رای گیری برای قانون اساسی که در آن ۶۰ درصد شرکتکننده گان رای مثبت داده بودند، نشان داد که مردم امیدی به شیوهی یلتسین ندارند و دست کم حکومت مهار گر بازار و فساد را بیش تر می پسندند. نتایج انتخابات پارلمان که در آن ملی گراهای افراطی از طرف داران حکومت پیشی گرفتند، نشان داد که مردم امیدی به راه و روش موجود هم ندارند. اما این دو نشان داد که تمرکز نیرو، یک پارچه گی و راهبرد رسیدن به یک مشی روشن آزادی و توسعه جا افتادهاند. کلینتون رییس جمهور امریکا که از قدرتیابی ملی گراها در پارلمان ابراز نگرانی کرد از مدتها پیش، با گفتن ایس که کمکهای امریکا منوط به ادامه ی اصلاحات در روسیه و نه به یلتسین است، نگران آزادی خواه و مستقل از سوی مردم بر گزیده شدهاست.

اما مردمی کردن مبارزهی مخالفان، که اشکال و انواع آن بسته گی به شرایط سرزمین خواهد داشت، به تدوین آرمان- هدف- راهبرد، هم به مثابهی نیروی اصلی و هم به عنوان ترکیب کنندهی فعالیتهای متفاوت آزادی خواهانه، رشدجویانه و عدالتطلبانهی ۱۷۰میلیون نفر مردمان گونه گون در سرزمینی بزرگ، نیاز دارد. تدوین همسرايان.... ۶۷

چنین مجموعهی ذهنی نمی تواند تنها از طریق رهبران مخالف از گروه یانایف و لوکیانف گرفته تا خاسبولاتف و روتسکوی و( البته گورباچف که هنوز، در سخن رانی هایش در شهرهای کوچک و کوچک تر غربی خودشیرینی و اعلام آماده گی می کند) تدوین شود. این کار به ترکیب مبارزه و عمل با اندیشه و خرد شجاعانه نیاز دارد و زمان می طلبد، گرچه امکان کوتاه کردن زمان را نیز دارد. این کار با تجربه ی عمومی مردم، کار شناسان و روشن فکران و رهبران احزاب و گروههای سیاسی مخالف شکل می گیرد گرچه همان قدر هم به نظریه سازی و شناخت چند جنبه یی، سیاسی، فرهنگی و نظامی در پیوند با مراحل تاریخی تحولات درونی و جهانی، نیاز دارد. تاکنون رهبری مخالفان چنین توانایی هایی را از خود نشان نداده اند. اما سرزمین روسیه، چنان که در بعضی از جنبه ها دیده ایم، نیروهای انسانی برجسته یی را در دل خود می پرورد و ملت روس هم ناگهان از خواب می جهد و تجربه های در خشان مقاومت و می پرورد و ملت روس هم ناگهان از خواب می جهد و تجربه های در خشان مقاومت و

## استبداد- ضداستبداد شرقی ا

نظر من به شیوهی تولید آسیایی و استبداد (دسپوتیسم) شرقی اساسا بر این گزاره استوار است که پذیرش این شیوه به منزلهی رد مارکسیسم نیست. شیوهی تولید آسیایی که منشا تاریخی استبداد شرقی به حساب میآید از سوی مارکس و انگلس، به عنوان یکی از نظامهای اجتماعی «آشتی ناپذیر» یعنی نظامی که در آن ستیز طبقاتی وجود دارد، پذیرفته شده است. هر نظام اجتماعی شکلی از جامعه شامل روابط تولیدی، ابزارهای مادی و مناسبات سیاسی و قضایی و همانند آنها است، که تمام یا بخش قابل ملاحظه یی از جامعه را در بر میگیرد. به هیچروی ضروری نیست که هر یک از این نظامها «تنها خودشان» باشند. این نظامها میراثهای گذشته به اضافهی جوانههای نظام نوین آینده را درون خود دارند. گاه همزیستی نظام گذشته با نظام نوین جدی است. در سرمایه داری، نظام زمین داری یا فئودالیسم (بسته به ویژه گی آن نوین جدی است. در سرمایه داری، نظام زمین داری یا فئودالیسم (بسته به ویژه گی آن فئر حامعه) نیز حضور دارد. در سرمایه داری امریکا در سدهی ۱۹، زمین داری فئروال، سرمایه داری مسترمایه داری تجاری و برده داری سرمایه دارانه و از در مین داری پیشاسرمایه دارانه همزیستی داشتند.

سوسیالیسم، شکل آتی و نوین نظام پس از سرمایهداری است که در آن آزادی، بهرموری و عدالت به سطوح بالاتری ارتقا مییابد. تفاوت نظام سرمایهداری با نظامهای پیشین این است که با دیکتاتوری سرمایه در این نظام، امکان برای آنکه نظام سوسیالیستی کاملا از درون آن بیرون آید (چنانکه سرمایهداری اروپا از فئودالیسم سر برون آورد) باقی نمیماند. با این وصف، این حکم قطعی نیست. شکلهایی از جامعهی مدنی به واقع مردم گرا میتوانند نهادهای نادولتی، دموکراسی ژرف و گسترده (دموکراسی

\*- کتاب توسعه، جلد دوازدهم، ۱۳۸۱.

استبداد – ضد استبداد شرقی ۶۹

مشارکتی) اتحادیدهای کار و کارگران، پسرانی دولت وابسته به سرمایه و امکانات دیگر را چونان زمینههایی برای شکلگیری سوسیالیسم فراهم آورند. همزیستی سرمایهداری با سوسیالیسم تقریبا ناممکن است. اما در نظام اجتماعی که سرمایهداری غالب و مسلط است، شکلهایی از سمتسوی عادلانه یا سوسیالیستی و دموکراسی ژرفتر میتواند زمینه را برای رها شدن از «وجدان کاذب» تسلیمشده گی و ناآگاهی فراهم آورد و همزمان راه را برای حرکت و تقویت نیروهای مترقی هموار کند؛ اما همیشه چنین نیست. دموکراسی فریبکار، صوری و نخبه گرا که مانع تحول در نظام سرمایهداری و حذف ستم گریها و ناکارآمدییهای واقعی آن میشود، معمولا در این نظام نهادینه میشود.

نظام آسیایی از نظامهای اجتماعی آشتیناپذیر به شمار میآید و بر خلاف نظام اشتراکی اولیه، تنها بر پایهی گردآوری خوراک، ماهی گیری و شکار در سطوح ابتدایی نیست. در نظام اشتراکی هم کاری جمعی وجود دارد، فرآورده های خوراکی اندکاند و ناگزیر در آن روش توزیع براساس سهمبری یکسان جریان مییابد. اما در نظام آسیایی، به مفهوم تاریخی آن، گروه های اشتراکی پابرجا میمانند و بر خلاف نظام باستانی، برده داری نیز در آن شکل غالب نیست، اما رییسان قبایل و طوایف حاکم - چه روحانی مسلک و چه شاه مسلک – ناگزیر به انجام وظایف اساسی جامعه در تقسیم منابع و نظارت بر تقسیم کارند. مهمترین کار به جذب مازاد برای تامین هزینه های دیوان سالاری و نظامی و از همه مهمتر به تقسیم و نظارت بر منابع آب مرتبط می شود.

در شیوه ی تولید آسیایی با آن که مالکیت اشتراکی است، اما خراج گزاری جریان دارد و در همان حال، نبود مالکیت خصوصی باعث میشود که فرد، نفع چندانی از آبادسازی زمین نبرد. در مقابل، خراج گزاری به دلیل نیاز جماعات پراکنده به قدرت مرکزی و حفظ امنیت (بهویژه در برابر اقوام مهاجم) برای آنان به نوعی جنبه ی داوطلبانه نیز به خود می گیرد. مذاهب و باورهای خرافی آنرا تقویت و نهادینه می کنند. با این وصف در این نظام با رشد دولت مرکزی مقتدر که بر پایه ی همان شیوه ی تولید یاد شده است، ضرورت دریافت خراج بیش تر البته می تواند قدرت و آبادی را موجب شود (چنان که در فرورت دریافت خراج بیش تر البته می تواند قدرت و آبادی را موجب شود (چنان که در فلاکت گسترده ی توده ایافزاید و ناامنی و شورش (بهویژه از سوی دیگر فرمان روایان و نظارت، جای خود را به دولت (و نه تنها حکومت) مستبد شرقی می دهر نظارت، جای خود را به دولت (و نه تنها حکومت) مستبد شرقی می دهر و جنگ میان روش حکومتی استبداد شرقی به دلیل سکون تاریخی بسیار دیریا و جنگ میان

اقوام رقیب منجر به ناکام ماندن فرآیند بادوام انباشت سرمایه و گسترش فنشناسی می شد. هرچند سکون به معنای بی تحولی در فن شناسی نبود (چنان که فن آب اری در عصر ساسانی، خوارزم شاهی و صفوی رشد داشته است) اما قطعا به معنای عدم انباشت سرمایه بود. سپس، پدیده ی عقب مانده گی تاریخی ناشی از حضور جهانی استعمار و سرانجام برای دوام آن در سده ها، توانست جنبه های متنوع اما ماندگار در فرهنگ اندیشه ی جمعی پدید آورد. از مهم ترین تاثیر گذاری ها می توان استبداد پذیری، شیوه ی مدیریت یک سویه و فرمان روایانه، پدر سالاری در ابعاد مختلف، تسیلم شونده گی به قدرت قبول جنگ و گریز - عرفان دور از عمل، تولید آثار فرهنگی و هنری که بریده از جامعه و ناتوان در بیان شجاعانه و ماهرانه ی در دهای بشری بودند، اشاره کرد.

در گذار سدهها، در ایران، ترکیه، هند، چین و روسیه آثار و جنبههای فرهنگی و اجتماعی استبداد شرقی دوام آوردند. خشونت، پدرسالاری و فرمانروایی بیرحمانه در روسیه، که نمونهی آنرا در کارهای ادبی، از گوگول تا داستایوسکی، چخوف و گورگی میتوان یافت، اثر منفی خود را در دورهی وحشت استالینی گذاشت که بهواقع مانعی بر سر راه رشد همه جانبهی سوسیالیسم و ایجاد اخلاق انسانی سوسیالیستی به جای انسان ترس خورده شد.

به همین بحث شیوهی تولید آسیایی توجه کنیم. در جریان بحثهای ۳۴–۱۹۲۹، شوروی به انکار این شیوه پرداخت. بهانه این بود که این شیوه در کارهای مارکس (و انگلس) مورد توجه جدی قرار نگرفته و دشمنان (یعنی در آن زمان مخالفان استالین) از جمله کسانی چون تروتسکی و بوخارین یا پیش از آن کلئوتسکی آن را مورد تایید قرار دادهاند. و لنین نیز در مواردی به طور اخص با آن مخالفت کرده یا در واقع هیچ کجا آنرا تایید نمیکند (و این تفسیری نادرست از لنین است). در واقع این ضرورت بقای سلطهی بوروکراتیک بود که رد شیوهی تولید آسیایی را ضروری می ساخت. عمده کردن نظریهی کسانی چون و تیفوگل که با نظریهی «دیکتاتوری پیش پا افتاده های گرد آمده حول دیکتاتوری» همسازی دارد نیز در همین راستا صورت می گرفت. از دید و تیفوگل، مارکس در نظریهی شیوهی تولید آسیایی از روش شناسی می گرفت. از دید و تیفوگل، مارکس در نظریهی شیوهی تولید آسیایی از در این نظام می می زمان را در این نظریه می می در موسنایی از مورن در این نظام می گرفت. از دید و تیفوگل، مارکس در نظریه می شیوه ی تولید آسیایی از در این نظام می گرفت. از دید و تیفوگل، مارکس در نظریه می شیوه ی تولید آسیایی از در این نظام می گرفت. از دید و تیفوگل، مارکس در نظریه ی شیوه ی تولید آسیایی از در این نظام می گرفت. از دید و تیفوگل، مارکس در نظریه می شیوه ی تولید آسیایی از مان در این نظام منخص نمی کرد. گومرس نیز در ۱۹۳۱، در موسسه ی شرق شناسی اورنیکیدزه در نین گراد، ابراز نظر ویژه به وجود شیوه ی تولید آسیایی از سوی مارکس را نه به دلیل استبداد – ضد استبداد شرقی ۷۱

نبود دادههای کافی در دستارس مبارکس بیل کیه ناشی از روش شناسی او می دانید. بهاین تر تیب باید شیوهای تولید آسیایی از دستور کیار فلسیفهای رسیمی دولت حیاکم شوروی در دورهای استالین خارج می شد.

لنین که بهندرت شیوهی تولید آسیایی را تایید کرده اما آنرا رد نیز نکرده است و اساسا این اصطلاح را جایی به کار نبرده است. او در متن یکی از بحثهای خود با رزا لوکزامبورگ به مفهوم استبداد آسیایی پرداخت: جایی که در اقتصاد، ویژه گیهای بدرسالارانهی کامل پیشاسرمایهداری وجود دارد و اقتصاد کالایی و تمایز طبقاتی چندان رشد نیافتهاند. لنین فئودالیسم روسی را نیز بیشتر از جنبهی سیاسی، تا حدی متمایز از فئودالیسم اروپایی میداند، اما در این باره نیز آنجا که به روابط اقتصادی مربوط است اغراق نمی کند. او به اغراق گویی و درهم ریخته گی بحث پلخانف بهویژه دربارهی نظامهای اجتماعی اعتراض می کند و نظر او را، بهویژه ملی شدن زمین پیش از پطر کبیر، نادرست میداند، زیرا آن ملی شدن در شرایط شیوهی تولید آسیایی بود، در حالی که بعدا مسالهی باروز نظام سارمایه داری مطارح شاد. بههرروی از نظر من نیـز شـیوهی تولیـد آسـیایی در برابـر بـردهداری، فئودالیسـم و سرمایهداری عمده نمی شود. کووالف معتقد بود شکل استثمار باید از دیدگاهی تاریخی و به گونه یی مشخص درک شود. باید به دنبال این شناخت باشیم که دارایی چه گونه تقسیم می شود و بهرهی مالکانه چه گونه به دست می آید و تخصیص می یاب.د و مبنای آن کدام است و بالاخره سازمان توزیع در جامعه چیست؟ و اگر ایـن چنـین موضوع را بی بگیریم در می یابیم که باید بر زنجیرهی دوگانهی بردهداری-فئوداليسم، شيوهي توليد آسيايي را نيز بيافزاييم.

دولت مستبد شرقی، فراطبقاتی نیست. این که این دولت ها آمیزه یی از کارگزاران عالی نقش اجتماعی و سیاسی و مدیران بالا منصب تنظیم و مهار شبکه ی آبیاری هستند آن ها را فراطبقاتی نمی کند. دوبروفسکی، طرف دار نظریه ی شیوه ی تولید آسیایی نیز، می گوید که هدف او در طرح این شیوه ها کشف دوباره ی قاره ی امریکا نیست بل که می خواهد همان جنبه ی طبقاتی دولت مستبد شرقی را نشان بدهد. این نظام آشتی ناپذیر است، طبقاتی است، استثمار گرانی دارد با ویژه گی خود: صاحب منصبان، خراج بگیران، امیران و سران نظامی، روحانیون متنفذ و زمین دار سرانجام وابسته گان پادشاه که همه گی در سلسله مرات پادشاهی قرار دارند. ویتفو گل اشاره نمی کند که دولت مستبد شرقی او چه وضعیت طبقاتی دارد و

فرمان روایان مستبد از کدام طبقه حمایت میکنند. و نمی گوید طبقات حاکم چه بافتی دارند و اشخاص چه گونه به آن می رسند یا در ردهی گدایان می مانند. به هر حال این نکته را نیز در نظر داشته باشیم که بنا به آموزه های مارکس و انگلس (به ویژه توضیح انگلس که من آن را می پذیرم) بعضی کار کردهای دولت می تواند مقدم بر منشا جامعه ی طبقاتی باشد. استبداد شرقی از آغاز عمر هیدرولیکی خود تا بقایای امروزین آن، از این خصلت جدا نبوده است.

دیاکونوف گام مهمی را در دههی پنجاه و شصت برداشت. او اهمیت محدود کمی و کیفی بردهداری حقیقی را در جوامع شرقی یادآور شد اما گام بعدی در جهت شناخت مجدد شیوهی تولید آسیایی و استبداد شرقی در چارچوب شرایط سیاسی و پژوهشی اتحاد شوروی برداشته نشد. او به نبود ابزار کافی برای اعمال اجبار بردهدارانه در این جوامع رسید که با روش مارکس همساز بود اما چهگونه گی استثمار توضیح داده نشد. چهگونه گی کارکرد بهرهکشانهی نظام خراج گزار نیز از سوی سمیر امین به طور کافی توضیح داده نشدهاست. اما این تحلیل اخیر، گامهایی جدی در این راه محسوب میشود. محمد علی خنجی با نوشتن مقالهی شیوهی تولید آسیایی با نارسایی نظریهی دیاکونوف برخورد کرد. این نوشته با اینکه امروز ناکافی و ناکامل مینماید، در زمان خود در ایران و هنوز هم ا اهمیت و ارزش مند است.

در سال ۱۹۶۴ با توزیع دستی مقالههای ژان سدره کانل و موریس گودریه فرانسوی و پاسخ استروه روسی در کنگرهی ۱۷ بینالمللی مردمشناسی در مسکو بحث شیوهی تولید آسیایی دوباره باز شد. جامعهی روشنفکری در شوروی و اروپا و امریکا دوباره به تحلیل مارکسیستی این بحث میاندیشند. مخالفتها نیز جدی بوده است. نیکخدوف در دههی شصت سنت حمله به شیوهی تولید آسیایی در دههی سی را زنده کرد. اما بیان این شیوه را مورد تایید مارکس و انگلس دانست. دیاکونوف به طور صریح پذیرفت که در نظامهای شرقی، بردهداری کم اهمیت بوده است.

در دههی هفتاد اینجا و آنجا نظریهی شیوهی تولید آسیایی در شوروی نیز رواج یافته بود. اما پیش از آنکه بحثهایی این چنین در دههی هشتاد و نود رنگ ببازند، این تفسیر که شیوهی تولید آسیایی وجود دارد و مارکس نیز آنرا در مقاطعی پذیرفته است، جا افتاده بود. اما در کنار آن پذیرفته شده بود که شیوهی تولید آسیایی نباید به گونهی کلاسیکِ مطرحشدهی آن درست باشد. یعنی باید نظام بردهداری پیشافئودالی را مرحلهیی متمایز متغیر بشناسیم که در آن عوامل طبیعی و استبداد - ضد استبداد شرقی ۷۳

فرهنگی ویژه گیهای آن نظام را می سازند: شیوه ی تولید آسیایی در کنار برده داری. اگر چنین باشد، می توان برای دیگر نظامها نیز همین خصلت را قایل شد و به خصوص به دوره ی سرمایه داری و گونه های مختلف آن پرداخت. از همه مهم تر اگر چنین باشد، باید مشخصه های فرهنگی و سیاسی پویا و ماندگار، هر دو در این شیوه ها مورد ارزیابی طبقاتی و تاریخی قرار گیرند. بدین سان ماهیت کهن، ماندگاری و کارکرد طبقاتی استبداد شرقی در متن ویژه ی سرمایه داری ضعیف بورو کراتیک و عمدتا وابسته، جای گاه خاص خود را می یابد.

دموکراسی از بدو پیدایش در تمدن یونان باستان در سدههای چهار و پنج پیش از میلاد، تاکنون تحولات زیادی را به خود دیده، گستره شده، ژرفا یافته و دامنه پیدا کرده است. به سخن دیگر، خواستهای متنوعتر، تحولات ریشه یی تر و مطالبات بیش تری در هر مورد خاص را در طول تاریخ داشته است. در گذشتههای دور اشراف دموکراسی را زشت می شمردند زیرا حکومت مردم چیز بدی است و قاتل آزادی فردی (در نظریههای به ظاهر مصلحانه) و دشمن فرمان روایی نخبه گان و والامقامها (در نظریههای محافظه کارانه) به شمار می آید. این تفکر تا دهه های هفتاد و هشتاد سده ی ۱۹ رواج داشت. هنوز نیز نولیبرال های ماورای راست، هیچ گونه دموکراسی را مقدرات و رستگاری مردم نیز، رای مردم را رای عوام الناس و معطوف به هرجومرج، مقدرات و رستگاری مردم نیز، رای مردم را رای عوام الناس و معطوف به هرجومرج، موراخلاق و ضدارزش می پندارند- چه ناسوتی و چه لاهوتی.

دموکراسی عبارت از حکومت مردم است و انواع آن به درجههای مختلف با انواع حکومتهای استبدادی (نظامی، پادشاهی، روحانی، توتالیتر، چندسالاری، نخبه گرایی محدود، تک حزبی، دیکتاتوری چند نفری، استبداد شرقی و سنتی، قبیله یی و شیخ مسلکی) در تضاد است. به هیچروی دموکراستی امروز، کاملا برابر با نظام ویژهی لیبرال - دموکراسی غربی، نیست، گرچه این نظام در جستوجوی سلطهی جهانی و انواع دموکراسی های محلی است. کشورهای زیادی مدعی دموکراسی هستند، انواع دموکراسی های محلی است. کشورهای زیادی مدعی دموکراسی هستند، دموکراسی یکی از انواع دموکراسی است که در واقع خود مبتیی بر قدرت است؛ قدرتی که سیستم، برخلاف شکلهای است. که در واقع خود مبتنی بر قدرت است؛

که خود میخواهد و لزوما همان چیزی نیست که بهواقع مردم میخواهند. حق و نوع مالکیت در نظام لیبرال - دموکراسی برای حفظ و تحمیل شکل خاصی از نظم اجتماعی و روابط بین افراد و حقوق و توقعات انسانها از یک دیگر، براساس حق ویژهی مالکیت عمل میکند. این حق مالکیت و محدودیتها و مقررات حمایتی آن چیزی است که آن را از استبداد شرقی متمایز می سازد. لیبرال - دموکراسی با نظام غالب سرمایه داری همراه است. اما شکل تازهی آن دموکراسی نولیبرالیستی و سرمایه داری رقابتی را در چارچوب حفظ و حمایت از قدرتهای بزرگ و انحصاری اقتصادی میخواهد.

بسیار مهم است که از این اشتباه رهایی یابیم که گویا دموکراسی محصول بعدی لیبرالیسم است. دموکراسی از دورهی دموکراسی آتنی وجود داشته در سدههای میانی رخت بربسته، در استبداد شرقی ماهیتی سلسلهمراتبی از بزرگان و امیران و درباریان به خود گرفته و وسیلهی کسب مازاد (خراج) از دهقانان شده و پس از رنسانس به نظریههای دموکراسی اولیه (جان لاک، مونتسکیو، توکویل و جان استوارت، که هر یک ویژهگی خود را دارند) تبدیل گردیده است و از سدهی ۱۹ به بعد این جا و آن جا در چهان پیشرفتهی غرب شکلهای متفاوت به خود گرفته و سپس به دموکراسی شده است. اما لیبرالیسم و دولت لیبرالی در جامعهی غربی برقرار شد و پس از آن بوده شده است. اما لیبرالیسم و دولت لیبرالی در جامعهی غربی برقرار شد و پس از آن بوده تعرف است. اما لیبرالیسم و دولت لیبرالی در جامعهی غربی برقرار شد و پس از آن بوده که دموکراسی و حق انتخاب دموکراتیک در آن راه یافت. به سخن مک فرسون، در این جوامع دموکراسی به منزلهی جامهیی بود بر اندام لیبرالیسم. در جوامع غربی درواقع این لیبرالیسم بود که به دموکراسی دست یافت. و درواقع در ایس مورد دموکراسی این لیبرالیسم بود که به دموکراسی دست یافت. و درواقع در این مورد دموکراسی جوامع دموکراسی به منزلهی جامهیی بود بر اندام لیبرالیسم. در جوامع غربی درواقع این لیبرالیسم بود که به دموکراسی دست یافت. و درواقع در ایس مورد دموکراسی رو این لیبرالیسم بود که به دموکراسی دست یافت. و درواقع در ایس مورد دموکراسی ایس لیبرالیزه شد. لیبرالیسم پدیده یی مدرن است و دموکراسی پدیده یی قدیمی که تغییر و

لیبرالیسم، به عنوان نظریه یی برای دولت محدود یا دولت بر پایهی حقوق، در اروپای غربی متولد شد تا در تقابل با دولت مطلقه باشد. و این تلاش زنجیرههای فلسفه یسیاسی، ماکیاولی، هابز، لاک، مونتسکیو، ویل، روسو، .... را پیمود. لیبرالیسم بیان روپارویی دولتهای آزاد و حکومتهای خودکامه ی شرق را نیز به نوعی به نمایش میگذاشت. ماکیاولی بهویژه درباره ی کل سلطنت عثمانی می گوید: «تنها یک حاکم فرمان می راند و دیگران همه خادمان درگاهاند». و هگل درباره ی حکومتهای خودکامه ی شرق بر آن است که در آنها « تنها یک تن آزاد است». اعطای آزادیهای ویژه و مقام خاص و تقدسی سرورانه به برخی کسان به رغم استبداد – ضد استبداد شرقی ۷۵

محدودیتهای ظاهری قانونی در این نظامها هنوز یادگار استبداد یا خودکامه گی شرقیاند. از دید کانت تعارض اجتماعی، یا رقابت با دیگران گرایشی است که همهی کارمایه های فرد را بیدار می کند، اما این تعارض و رقابت در نظام شبان- رمه گی (اصطلاحی از زنده یاد محمد مختاری) می ماند و افراد همانا به گوسفندان رام و بی ارزش معنوی چوپان تبدیل می شوند. اما لیبرالیسم دولت را محدود و رقابت را ساری وجاری می کند. لیبرالیسم از پدرسالاری جدا می شود. در دولت پدرسالار وظیفه ی دولت سرپرستی اتباع است. گویی که آنان همیشه صغیرند.

جان لاک کوشش زیادی کرد تا نشان دهد قدرت مدنی، یعنی قدرتی که هدف آن تضمین آزادی و مالکیت افرادی است که برای بنا نهادن حکومت گردآمدهاند اساسا با حکومت پدرسالار متفاوت است. باری، دموکراسی که از پیش از لیبرالیسم وجود داشته است به نوعی به خدمت لیبرالیسم درآمد و لیبرال - دموکراسی در کشورهای انقلابی و سوسیالیستی نیز برای آرمان حکومت اقشار ستمدیده و ارزش آفرین و برای پیمودن راه رهایی به وسیله آنان به کار رفت. پیش از ورود دموکراسی به کشورهای غربی، جامعه و سیاست انتخاب، رقابت و بازار حکمروایی می کرد. در نظام لیبرال اصل آزادی انتخاب سازمان یافته بود. بدیهی است دموکراسی با ورود به کشور کمتوسعه یی که در آن ساختار قدرت اقتصادی در اختیار گروههای محدود است، اقتصاد نیز وابسته یا نیمه وابسته، پیرامونی یا نیمه پیرامونی است و وحشت از مردمسالاری در میان صاحبان قدرت سنتی، سیاسی، ایدئولوژیک و مذهبی نهادینه شده و یا نهادهای خودکامه گی شرقی جان سختی میکند جنبه یی صوری، ریاکارانه و معطوف به پدرسالاری نوع جدید می یابد.

دموکراسی اما در نظام اجتماعی بر پایه ی عدالت، توسعه ی همه گانی و خِرُدورزی، نمی تواند با دموکراسی لیبرالی و دموکراسی تحمیلی نولیبرالی سازگار باشد. دراین جا نوعی دموکراسی مشارکتی همساز با سوسیال دموکراسی چپ و انقلابی برای شکوفا شدن، جامعه را به تلاش وا میدارد، هر چند در برابر خود، سنتگرایان و خودکامه گی شرقی را از یکسو و نولیبرالیسم و لیبرال - دموکراسی را از دیگرسو و بالاخره بستر کمتوجهی های اجتماعی را نیز دارد. از نظر مارکس جامعه ی سرمایه داری به شدت طبقاتی است. و نظام بهره کشی نیز به همان شدت و در ماهیت نظام نهفته است. وقتی دولت در نظام سرمایه داری آلت فشار برای بهره کشی است بنابراین باید جای خود را به دولت دیگری بدهد که بتواند نیروهای تولیدی به دست آمده در سرمایه داری را حفظ اما نظام بهره کشی را پایان دهد.

طبقهی کارگر با عمل و آگاهی خود نیروی اصلی این واژگونی است. در این وضعیت مالکیت جمعی و نظارت بر تولید اعمال می شود. این کار توسط دیکتاتوری سرمایهداری انجام می شد و پس از آن دیکتاتوری پرولتاریا این کار را میکند (واژهی دیکتاتوری در اینجا معنای خودکامه گی و استبداد را ندارد). مارکس این دوره از حاکمیت را دموکراسی مینامد. اما بنا به عادت ذهنی که ما داریم سخت است واژهی دموکراسی را برای مواردی که پیشوند دیکتاتوری دارد بپذیریم. اما واقعا اگر مفهوم گسترده و تحول یابنده ی دموکراسی پذیرفته شود آن گاه باید بتوان این وضعیت را دموکراسی نامید. مارکس و انگلس در مانیفست نوشتند: وظیف می کارگران برای رسیدن به موقعیت حاکم، پیروزی در نبرد برای دموکراسی است. این بار دموکراسی باید از قدرت خویش برای الغای قوانین ظالمانه، بازدارنده و استثمار گرانهی سرمایهداری استفاده کند. دموکراسی در اینجا باید راه را به سوی جامعهی بیطبقه بپیماید. نه این که فرداروز بی درنگ به آن برسد. اما همه می دانیم که رویـدادها برابـر با انتظار مارکس به جلو نرفتند. از یک سو در نظامهای سرمایه داری کارگران به آگاهی و قدرت دست یافتند و نقش سیاسی عمده یی ایفا کردند. از دیگرسو انقلاب کارگری در کشوری پدید آمد که سرمایهداری ضعیف و نوزاد داشت و طبقهی کارگر آن نیز هسته های کوچک احاطه شده از سوی دهقانان بودند. لنین گروهی پیشآهنگ برای غلبه بر این زمینههای ناساز را در پاسخ «چه باید کرد» ارایه میداد. حکومت شوراها پیشنهاد دیگر او بود. قرار بود در طـرح نـپ رشـد نیروهـای مولد و انتقال به دموکراسی نوع جدید صورت گیرد، و قرار نبود حازب یگانه حاکم همه چیز شود. و اساسا بنا نبود حزب یگانبهی جدید بدون جناحها و دموکراسی درون حزبی باشد و سرانجام نباید تصور می شد حتا حزبی که در آن به روی همه گشاده است (و می تواند در صورت تک حزبی بودن باز دموکراتیک باشد) می تواند جامعه یی دموکراتیک بسازد. تکلیف کسانی که از حزب بیرون میمانند در مقایسه با اعضای حزب که به هرروی امتیازهایی داشتند چه می شد؟ به نظر من پاسخیابی اجتماعی و ناشی از هم کنشی و اعتلای خواست های انقلابی امکان پذیر نشد، زیرا استالینیسم جانشین تمام آن نظریهها گردید و به جای نقد و تحلیل و تکامل، آنها را خفه کرد.

دموکراسیهایی که در جهان کمتوسعه پس از جنبشهای آزادیبخش ترسیم و طراحی میشد، با هر دو مفهوم دموکراسی یاد شده تفاوت داشـتند. آنهـا از میـراث استبداد – ضد استبداد شرقی ۷۷

خودکامه گی و استبداد شرقی، از ضرورت های ناشی از حکومت های انقلابی و جنبشهای آزادیبخش، از ماهیت تمرکزگرایی برای انجام فعالیتهای خدماتی و سرانجام از حضور ارتشی که آنها را در برابر متجاوزان به استقلال شان حفظ کند، ائر گرفتند. دموکراسیهای آنها وقتی به تقلید از دموکراسی لیبرال- و امروز نوليبرال- يرداخت يديدهيي مسخره و توخالي و بي كفايت در برابر دردها و نيازهاي مادی و فرهنگی و آزادی های فردی و اجتماعی از آب درآمد. آن ها وقتی به جستوجوی راه کارهای چپ و مارکسیستی برآمدند، در این کار موفق نبودند. با این وصف نمونههایی قابل تامل و اثربخش از دموکراسیها و بهویژه میراثی نهچندان ریشهدار از دموکراسی مشارکتی در این کشورها به جای ماند. حکومت از سوی مردم ستمدیده یکی از این یادگارها بود، گرچه در موارد زیادی جای خود را به دیکتاتورهای نظامی «ارشادی» یا به حکومتهای پویولیستی و عوامفریب داد. اما تلاش برای استقرار دموکراسی پایدار، یعنی آن دموکراسی که بر پایههای واقعی نیاز و رفاه اقتصادی، خِرُدورزی و مشارکت جدی همه گانی در امور سیاسی و اجتماعی و اقتصادی قرار داشته باشد، پس از رکودهای دههای هشتاد و نبود سندهای گذشته در ۱۰ تا ۱۵ سال اخیر رو به رشد گذاشته است. دموکراسی با گرایش سوسیالیستی عدالتخواهانهی چپ و چپ نو، نقد تحمیل جهانیسازی، پیوند با مردم همسرنوشت جهان و هدف گرفتن جدی مبانی خودکامه گی و تبعیض سیاسی، فرهنگی، قومی، جنسیتی، فردی و اجتماعی در این کشورها رشد می بابد و راههای تازه یی را می جوید. این رشد و تجربه اندوزی به بهترین نیرو در برابر دموکراسی های ناکار آمـد و صوری نخبه گرایان که وابسته به دولتهای خدمت گزار جهانی سازی به سار کرده گی امریکا هستند، تبدیل می شود.

## اتحادهای سیاسی<sup>.</sup>

∎ شما امر اتحاد نیروهای سیاسی و تشکیل جبهه را در شرایط کنونی چـهگونـه میبینید؟

تشکیل یک اتحاد یا جبهه یا سازمان دهی برای همسویی، یک پدیدهی دل. مخواه که تنها خیر تشکیل دهنده گان و سازمان دهنده گان برخوردار باشد، نیست. اتحاد عمل در عرصهی فعالیت های سیاسی برای کسانی که هیچ دستی در قدرت ندارند و تازه میخواهند قدرت را از سازمان دهی نیروهای مردمی بیابند، امری است که مقدار زیادی در گرو قانون مندی ها و آرایه بندی های ساخت قدرت در جامعه است. شرایط است که نشان می دهد چه گونه اتحاد عمل و هم سویی باید شکل گیرد. در فرهنگ سیاسی بهویژه در ایران صحبت از این بوده است که اتحاد پدیده خوبی است و از تفرقه بهتر است. این امر به طور کلی می تواند پذیرفتنی باشد. اما حرف ساده دلانه در مورد اتحاد عمل می تواند به همان اندازهی تفرقه خطرناک باشد. برای ایـن کـه در برخی اتحادها عناصری وارد می شوند که نه تنها در تحلیل نهایی، بل که با گذر زمان هم می بینیم در شده اید. بار مثبت اتحاد لزوما هر نوع اتحادی را توجیه نمی کند. مثل بار مثبت از دواج و شده اید. بار مثبت اتحاد لزوما هر نوع اتحادی را توجیه نمی کند. مثل بار مثبت از دواج و شده اید. بار مثبت اتحاد لزوما هر نوع اتحادی را توجیه نمی کند. مثل بار مثبت از دواج و شده اید. بار مثبت اتحاد لزوما هر نوع اتحادی را توجیه نمی کند. مثل بار مثبت از دواج و شده اید. بار مثبت اتحاد لزوما هر نوع اتحادی را توجیه نمی کند. مثل بار مثبت از دواج و شده اید. بار مثبت اتحاد لزوما هر نوع اتحادی را توجیه نمی کند. مثل بار مثبت از دواج و تشکیل خانواده است که لزوما هر نوع اتحادی را توجیه نمی کند. مثل بار مثبت از دواج و تشکیل خانواده است که لزوما هر نوع اتحادی را توجیه نمی کند. مثل بار مثبت از دواج و

تا آنجا که به ایران مربوط میشود و زمینه را برای همسویی در فعالیتهای آزادیخواهانه فراهم میآورد، به اطلاعتان برسانم که در ایران جریانهای سیاسی اکنون

\*- مصاحبه، دیدارگاه اخبار روز، برگرفته از دیدارگاه ایران خبر (۱۱/۱۱/۱۳).

یک دورهی ویژهی گذار را تجربه میکنند که نشیاندهندهی شیکاف و تجزیبهی درونیی بسیاری از سازمانهای سنتی و جدید صحنهی سیاسی ایران است. در احزاب جدید هم شما با جناحبندی های تازه یی روبه رو می شوید که نشان گر شکاف و تحول در درون جامعه است. مثلا شما در نیروهای ملی \_مذهبی متوجه می شوید که جناح لیبرال تر و ملايمتر با جناح راديكالتر صفوف شان را تغيير ميدهند. ممكن است در جايي مثل انتخابات شورای شهر وحدت عملی داشته باشند، اما موضع گیریها و حرکتها متفاوت است. در جبههی مشارکت هم چنین است. در جایی که وجدان بیدار طبقاتی کاملا قوی است مثل جمعیت موتلفه که بهشدت آگاهی طبقاتی دارند و در مسند قدرت نشستهاند و یکی از اجزای اصلی تشکیلدهنده یقدرتاند، ممکن است این شکاف را شما بهساده کی نبینید اما بهزودی در کل جناح راست، بهرغم وحدت های ظاهری و گذرا، می بینید. یا در برخی از جریان های سنتی چپ که به صورت آزاد گروهی \_و نه سازمان سیاسی نوین ۔ در کنار هم هستند، ممکن است متوجه این شکاف نشوید و یا شکاف بهوجود نیاید. اما این تعیین کننده نیست. در بخش عمده یی از جامعه، شکاف بین روی کرد رادیکال را با روی کرد مصالحه جویانه ی انفعالی کاملا متفاوت سی بینید. آن ها از هم هرچه بیشتر فاصله می گیرند. در جنبش دانشجویی این گونه است. در انجمن های اسلامی دانش جویی روی کردهای رادیکال با روی کردهای مصالحه جویانه و اصلاح طلبانهی عادی \_ بهویژه اگر از واژهی اصلاحطلبان دولتی استفاده کنیم \_ کاملا جدایی می بینیم. ممکن است در این تجزیهها سهمی هم نصیب جریان راست شود، اما جریانهای رادیکال سعی میکنند خود را به ریشهی درد نزدیک کنند و از واقعیتهای پشت پرده آگاه شوند. آنها میخواهند درواقع این شش سال یعنی شش سال پس از انتخابات دوم خرداد ۷۶ و آغاز برنامه ی اصلاحات خاتمی، عمر و زمانی را که از دست نیروهای عظیم مردمی که خواهان آزادی، دموکراسی، استقلال، عدالت و پیشرفت بودند گرفته شده است به حساب بگذارند و سعی نکنند آنرا به عنگوان یک مقول ه در بیلان کار سیاسی جامعه بگنجانند، نه این که بگویند شش سال گذشته است و حالا باید هشت سال دیگر هم پافشاری کنیم، ببینیم وضع چهگونه است. یا بگویند همین که اصلاحات بهتر از جریان محافظه کار افراطی است، کافی است.

این شکاف که در آنجا اتفاق افتاده است به مقدار زیادی تکلیف اتحاد و هـمسـویی را هم مشخص میکند. اگر آن همسویی و اتحاد با خوشخیالی بخواهد صورت گیـرد و

با این فرض که اتحاد بهتر از تفرقه است، ممکن است مثل تمام اتحادهایی که در طول عمر سیاسی جامعه ی معاصر دیدیم، چند صباحی تشکیل و بعد متلاشی شود. نمی خواهم نام ببرم، شمار زیادی از آنها را می دانید. اما اگر اتحاد می خواهد از واقعیت الهام بگیرد، لازم است در درجه ی اول تکلیف مسایل مبرم اجتماعی، یعنی مسایلی را که هم به لحاظ تاریخی مبرماند و هم از حیث جهانی حیاتی اند، روشن کنیم، مثلا تعریف دموکراسی را. بدون شک تعریف ما تعریفی است متفاوت. اگر ما می پذیریم که دموکراسی چندگانه است، با نیرویی که اعلام می کند طرف دار تکثر و تعدد احزاب است، وارد اتحاد شویم اما این هم ضابطه دارد. نمی شود با سرمایه داری محافظه کار یا تولیبرال بر مسند قدرت نشسته با دست خالی به اتحاد دست زد آن هم فقط به خاطر است. وارد اتحاد شویم اما این هم ضابطه دارد. نمی شود با سرمایه داری محافظه کار یا تولیبرال بر مسند قدرت نشسته با دست خالی به اتحاد دست زد آن هم فقط به خاطر ماست. وارد اتحاد شویم اما این هم ضابطه دارد. نمی شود با سرمایه داری محافظه کار یا موسیال در حالی که ما هنوز مواضع محکم در میان مردم، روشان کران و سوسیال دموکراته اب دموکرات مسیحی ها وارد ائتلاف شوند، مگر به دلایل ویژه یی که مثلا در مجلس بخواهند با تقسیم قدرت، نظام را از بحران ناشی از دست نی افتن به مثلا در مجلس بخواهند با تقسیم قدرت، نظام را از بحران ناشی از دست نیافتن به مثلا در مجلس بخواهند با تقسیم قدرت، نظام را از بحران ناشی از دست نیافتن به

یکی از بحثهایی که ماهیت اتحاد را روشن می کند، برداشت و تعریفی است که از دموکراسی داریم. دموکراسی لیبرال با دموکراسی مشارکتی متفاوت است. دموکراسی لیبرال بر بازتوزیع درآمد اصراری ندارد، ساختار موجود مالکیت و بنابراین ساختار موجود قدرت اقتصادی را دست نخورده میخواهد، سطحی است و به عمق مسایل اقتصادی مثل ساختار قدرت و تملک و در اختیار داشتن منابع اقتصاد ملی توجهی نمی کند. در حالی که دموکراسی مشارکتی به نهادهای مدنی وابسته است و بخشی از این نهادهای مدنی متعلق به توده ی مردم و محرومان است و با توزیع درآمد کار دارد. مساله ی اصلی اش این است که تا زمانی که این توزیع درآمدها عادلانه نشود بخش زیادی از جامعه به حداقل اجتماعی دست پیدا نمی کنند و آدمی که به حداقلهای زیادی از جامعه به حداقل اجتماعی دست پیدا نمی کنند و آدمی که به حداقلهای دموکراسی کاملی را بنا کند. دموکراسی مبتنی بر انسانیهای آزاد نیست نمیتواند دموکراسی کاملی را بنا کند. دموکراسی مبتنی بر انسانهای آزاد است. ولی انسان آزاد در دموکراسی آمانی را بنا کند. دموکراسی مبتنی بر انسانهای آزاد است. ولی انسان آزاد در دموکراسی آمانی را بنا کند. دموکراسی مبتنی بر انسانهای آزاد است. ولی انسان آزاد

در عصر ما هم عده یی سعی میکنند اختلافات طبقاتی و نظام بازار را طبیعی جلوه

اتحادهای سیاسی ۸۱

دهند. می گویند دموکراسی همین است و باید با توجه به همین تفاوتها صورت بگیرد. در حالی که در دموکراسی مشارکتی که بخشهای رادیکال و انتقادی در جامعهی ما از آن صحبت می کنند معتقدند تا زمانی که این وضع وجود دارد یک نوع برده گی پنهان هم وجود دارد. بخشی از جامعه درعمل آزاد نیستند که بتوانند دموکراسی شان را بنا کنند و به آگاهی های سیاسی لازم برای بنای دموکراسی برسند. به این ترتیب است که به نظر من اتحاد می باید میان هم پیمانانی که به دلایل مختلف پراکنده شده اند، و اما به لحاظ سرشتی و طبیعی هم پیمان هستند، صورت گیرد. به این ترتیب به نظر من با طرف داران دموکراسی لیبرال که به ویژه بر توسعه ی ناعادلانه ی درآمد و تسلیم شدن به نظام جهانی پافشاری دارند، نمی توان وارد اتحاد شد. آن ساختار مانع اصلی توسعه ی دموکراسی است.

بر سر مسایل اقتصادی هم استراتژیهای متفاوتی در جامعه مطرح است. در حیال، دست کم شما سه راهبرد متفاوت دارید. یک راهبرد طرف دار خصوصی سازی بی پایان و حذف مسوولیت دولت در امور خدمات و رفاه اجتماعی است و معتقد است که هرچه بیش تر دولت مسوولیت خود را کنار بگذارد و مصدی گری هایش را در کارهای اجتماعی و دستمزدها کنار بگذارد، اقتصاد سالمتر حرکت میکند. این دیدگاه هیچ نقشی برای خرد برنامه یی، برای اراده ی انسان و به کار بردن ابزارهای یک دولت دموکراتیک در چارچوب برنامه و برنامهی توسعهی اجتماعی قایل نیست. در برابر آن راهبردهایی وجود دارند که همین فردا میخواهند همهی مالکیتها را به نفع دولت مرکزی مصادره کنند. شباید ایس دیدگاهها امروز خیلی جدی نباشند، اما در برابر آن کسانی هستند که به کف معینی در برابر آن دیدگاههای لیبرالی و نولیبرانی اعتقاد دارند: این که تعیین دستمزدها باید در اختیار اتحادیه های کارگری هم قرار گیرد، حق اعتصاب به رسمیت شناخته شود، خرد برنامه و مداخلهی دولت، بهویژه یک دولت دموکراتیک، در امور اقتصاد جدی و سنجیده باشد، توزیع عادلانه تر درآمد و ثروت بخشی از فرآیند توسعه باشد. بیمههای اجتماعی، سازمان های تامین اجتماعی، خدمات حمایتی و پشتیبانی های اجتماعی باید جدی و فراگیر باشد. قلههای استراتژیک اقتصادی را نمی توان یک سره به دست بخش خصوصی داد. دیگر این که تناقضی بین مالکیتهای معین دولت و مردمسالاری وجود ندارد. در حالى كه جناح مخالف، يعنى نوليبرالها معتقدند به همان ميزان كه شما مالكيت دولتي را حفظ کنید به همان میزان هم آزادی را سرکوب میکنید، در حالی که این نظریه قابل قبول طرف مقابل نیست. نمونههای زیادی وجود دارد که نشان میدهد دموکراسی ربطی

به میزان مالکیت دولتی نداشته و از طرف دیگر، بهروشنی شاهدیم آن کسانی حذف مالکیتهای دولتی را میخواهند، که در واقع در خدمت به قدرت رساندن بخش دیگری از جامعه، که هماکنون در جریان راستافراطی و هیاتهای موتلفه و اتاق بازرگانی تبلور یافته است، کار میکنند و نه در خدمت آزادی. چون اگر میخواستند در خدمت آزادی کار کنند کسی جلوشان را نگرفته بود که یک امضا برای آزادی زندانیان سیاسی بدهند. آنها در عمر سیاسی و اقتصادیشان این کار را نکردهاند. وقتی بحث به موضوع میزان و مداخلهی دولت می رسد، در اینجا طرفدار آزادی میشوند.

بحث دیگر را در مورد یارانهها (واژهی درستتر، البته گویا یاریانه است) داریم. می گویند یارانهها باید به نظام حداقلی و حاشیهیی تبدیل شوند و سوبسید را باید حذف کنید. البته استدلال ظاهری آنها – و ریاکارانهشان یعنی که دربارهی دموکراسی ریاکارانه است – این است که این یارانهها عادلانه توزیع نمی شوند. اما آنها در تمام عمرشان طرف دار عدالت اجتماعی نبودهاند. زمانی که به یارانهی نان کارگران می رسند آنجا بی درنگ طرف دار عدالت اجتماعی می شوند.

خوب، اگر اتحاد ریاکاریها و این اختلاف عمیق را که در جامعه ی ما بسیار ژرف ادارد، نشناسد در واقع یا خودش را گول زده یا دل به یک اتحاد موقتی داده است. یک ازدواجی است که ماحصل اش نیمه تمام می ماند و یا این که ابزاری می شود تا قدرت را به دست عناصری بدهد که توجیه گران و مبلغان کسانی هستند که مانع اصلی دمو کراسی، عدالت اجتماعی، پیش رفت و حضور زنده ی ملت ما در صحنه ی جهانی شده اند.

■ با توجه به شکافهایی که شما مطرح کردید و با در نظر گرفتن وضعیت سیاسی موجود کشور که نشان میدهد جامعهی ما آبستن تحولات جدی است، بایـد دنبال چه نوع اتحادی رفت؟ مشخص است که در بین نیروهای سیاسی تفکیکهایی صورت میگیرد، شکافهایی پدید میآید و نزدیکیها و دوریهای جدیـد شـکل میگیرد، به نظر شما در این شرایط چه نیروهایی به هم نزدیک میشوند؟

نیروهایی هستند که در تجربه در طول بیستوپنج سال گذشته امتحان خود را پس دادهاند. عمده ترین وقت و امکانات آن ها صرف گذاشتن چوب لای چرخ نیروهای آزادی خواه و عدالت جو شده است. گاهی اوقات آن ها برای انجام این کار و جلوگیری از به ثمر رسیدن بخشی از تلاش های نیروهای آزادی خواه با شیطان هم دست دادهاند. به نظر من تجربه نشان داده است که آن ها راههای خودشان را دارند، هر گز در چارچوب یک اتحاد حاضر نمیشوند مگر این *ک*ه بخواهنـد سـلطهی خودشـان را تحکیم کنند.

به طور مشخص مثال می آورم. جریانهای سلطنت طلب در کانالهای تلویزیونی و در اتاقهای پال تاک کارشان شده است فحاشی، چوب لای چرخ گذاشتن، افترازنی و بهتان زدن به دیگران. به جای این که احساس هم دردی با جوانان فقیر، محروم و شیفتهی این سرزمین که پا روی مین در جنگ گذاشته اند بکنند، آنها را در شمار جنایت کاران قلمداد می کنند. در حالی که خودشان با بوش و آریل شارون هم زیستی انفعالی می کنند، دعوت به مداخلهی خارجی در امور ملت ما می کنند. راستی چه موقع و کی در تاریخ ما، امریکاییها و یا مداخله گران امپریالیستی منجی ما بوده اند ؟ کجای تاریخ ما این را نشان می دهد؟ مردم ما در برابر عمل کرد جنایت کارانهی دولت اسراییل خشم گین هستند. به هر حال شما نمی توانید با دشمن این ملت وارد یک اتحاد شوید، به صرف این که در خارج و یا در داخل آرزوهای خوب دارند. آن ها عمل کردشان را نشان داده اند. هنوز چیزی نشده، درباره ی خودشان دچار توهم اند و خیال می کنند نیرویی هستند عظیم و در تحلیل نهایی می خواهند سلطه گری کنند.

جریانی مثل سازمان مجاهدین خلق هم همین طور است. ارتباط آنها از یک سو با جریانهای اجتماعی و سیاسی قطع شده و از سوی دیگر مدت ها در سال هایی که در خاک عراق زنده گی کردهاند، از نقد خود و جست وجوی رامهای مستقلانه برای مبارزه دست شسته یا در سایه ی حکومت صدام ماجر اجویی کردهاند. دولت عراق یعنی «صدام اشتاین» (که حاصل جمع صدام و فرانک اشتاین) دست نشانده ی امریکا است. مثل طالبان این دیوانه را هم مدت ها به جان ملت ایران و مردم منطقه انداختند و خاک ما را به توبره کشیده و زنده گی مردم را به نابودی کشاندند. خیال می کنید هیچ اتحادی با حزب کمونیست کارگری که تمام نیروی اش مصروف اتهام زدن بر مبارزان داخلی ...بهزعم آنان غیر خودی ... شده است و خود شان را پاک تافته ی جدابافته و تنها بر حق روز گار می دانند و به شدت هم دچار خود آیینی هستند، میسر است؟ ابدا.

من اصلا دست دوستی به سوی جریانهایی که امتحان خود را یس دادهانـد و بـر خودخواهیهای خود پامیفشارند، دراز نمیکنم. بعضی جریانها از حیث کمـیوکیفـی کماندازهتر از آناند که حرفشان را بزنیم و اگر ما هم بخواهیم خودشان انگیـزه و تـوان

درونی برای رشد ندارند، حتا اگر ایـن جریـانهـا نـامهـایی چـون کمونیسـم کـارگری، دموکراسی، مشروطه و جز آن را هم یدک بکشند ما نباید حواسمان پرت شود.

بنابراین ما وقتی به طور مشخص از این جریانها گذشتیم و راه خود را در پیش گرفتیم، بحث بر سر این می شود که در یک اتحاد وارد صحبت شویم و حرفهامان را در میان بگذاریم. من که یک چپگرا هستم خطاب به لیبرالها می گویم شما دارای یک ایدئولوژی هستید و نمی توانید بگویید که ایدئولوژی ندارید، ایدئولوژی شما، لیبرالیسم است. در چارچوب ایدئولوژی لیبرال شما درواقع نوع خاصی از مالکیت، نوع خاصی از مسلطهی اقتصادی را خواهان هستید. اگر بر سر این نوع خاص سلطه، اختلافی در بگیرد، شما در موضع ایدئولوژی معین خودتان می نشینید. آیا می پذیرید که در یک جامعهی نما در موضع ایدئولوژی معین خودتان می نشینید. آیا می پذیرید که در یک جامعهی نودراتیک مردم رای بدهند حتا به نفع مصادرهی برخی از اموالی که شما در اختیار دارید و یا در اختیار کسانی قرار دارد که شما با آنها مرتبط هستید. اگر آنها این را نیزیرند مشخص است که موازین دموکراتیسم را نمی پذیرند. به نظر من بخشی از نیزیرند مشخص است که موازین دموکراتیسم را نمی پذیرند. به نظر من بخشی از نیزیرند مشخص است که موازین دموکراتیسم دا نمی پذیرند. به نظر من بخشی از نیزالها مثل بخشی از چپهای استالینیست موازین دموکراسی را در تحلیل نهایی نمی خواهند بپذیرند. به گمان من در مورد مالکیتها و حد و اندازه و صاحب ثروت، چه آنهایی که در امریکا هستند و چه آنهایی که در ایران هستند، این را نمی پذیرند.

مسایلی مثل جهانی شدن، یا تصمیم گیری درباره ی قدرت اتحادیه های کارگری، پدیده هایی اند که محصول دموکر اتیسم اند و در عین حال دموکر اتیسم را می سازند. یعنی اتحادیه های زحمت کشان و اتحادیه های مدنی مردمی باید برای ساختن دموکر اتیسم مشارکت کنند و دموکر اتیسم باید این حد و اندازه ها را تعیین کند. اگر کسی پیشاپیش بگوید که اگر چنین تصمیم گیری شود من شمشیر می کشم، پس پیش از تشکیل اتحاد باید این گفت و گوها صورت بگیرد تا او شمشیر را بکشد و مشخص شود که ما با چه کسانی می خواهیم متحد شویم.

به این ترتیب من نسبت به برخی جریان های لیبرال، برخی جریان های تندرو ار تدوکس چپ استالینیستی یا سکتاریست های خودآیین و خودنما و خودمطرحکن و بی عمل، بدبین آم. گمان نمی کنم در جهانِ امروز که جنبهی مهمی از آن جهانِ دموکر اتیسم و جهانِ همدلی های بشری است، آن ها ما را بربتابند تا ما بتوانیم آن ها را بربتابیم. همچنین است در مورد بخشی از روشن فکران که خود را روشن فکر دینی اتحادهای سیاسی ۸۵

میدانند. من در این باره احتمالا اطلاعات ام از شما بیش تر است برای این که زمانه ما را به یک مقطع اتحاد عمل مشخص کشاند. برخی از این روشن فکران دینی ـ نه همه شان - از پیش موازین شان مشخص است. یعنی تداخل دین و سیاست. تداخل دین و حکومت معنای مشخصی دارد که اگر شما از آن پرهیز کنید، شما را آن سوی خط قرمز می بینند و دشمن مقدسات خود شان می شناسند. مقدساتی که گویا شما حتما باید به آن ها گردن بگذارید. اگر این طور نگاه کنیم، این ها نمی توانند نماینده گان مجموعه ی جریان های سالم دموکراتیک باشند که وارد یک اتحاد عمل شوند.

اما من اتحاد عملی که پیش نهاد می کنم، اتحاد عملی است که حول یک جامعه ی مدنی شکل می گیرد. جامعه ی مدنی هم تعریف دارد. جامعه ی مدنی جان لاک و جامعه ی مدنی منتسکیویی موردنظر من نیست. موردنظر من بیش تر جامعه ی مدنی است که آنتونیو گرامشی توصیف کرده است؛ جامعه ی مدنی که امروز مردم ما در خیابان ها خواهان آن اند. جامعه ی مدنی که نهادهای زحمت کشان، نهادهای کارگری، نهادهای مدنی، زنان، جوانان، ورزش کاران، اصناف، معلمان، کارگران \_ بهویژه کارگران \_ بتوانند جامعه ی سیاسی را زیر تاثیر قرار دهند. یعنی از راه فشار بر نیروهای سیاسی و از پایین با نافرمانی مدنی (به عنوان حداقل، در مرحله ی نخست) نیروهای سیاسی و از پایین با نافرمانی مدنی (به عنوان حداقل، در مرحله ی نخست) را به گروگان نوین تبدیل کند تا به نوعی سلطه ی سرمایه داری را وادار کنند مردم پذیرفتن این موازین است که باید محصول دموکراتیسم باشد و نه قدرت سرمایه و ماشین. این که ساخت قدرت سیاسی و نظامی، چهقدر سرمایه در اختیار بخش نیروسی یا دولتی باشد، این را خود دموکراسی می کند، دموکراسی سالم باید ماشین. این که ساخت قدرت سیاسی و نظامی، چهقدر سرمایه در اختیار بخش

بنابراین من حول یک جامعهی مدنی اتحاد را پیشنهاد می کنم. اما حول این جامعهی مدنی میخواهم بگویم دچار تعصب بیش از حد نیستم. اتفاقا در اینجا بخش افراطی را مطرح نکردم. من به عنوان یک رادیکال صحبت کردم ولی یک نفر رادیکال با یک نفر اکستریمیست تفاوت دارد. رادیکال یعنی کسی که به مسایل ریشهیی نگاه می کند، اکستریمیست کار افراطی و نابخردانه و بیمهار یا بی پایه می کند. من فکر می کنم کسانی که به دلیل روی کرد غیرمردمی شان افراطی هستند،

در اتحاد نمیگنجند، یا دستکم در مرحلهی اول اتحاد، کار را نبایـد از آنهـا شـروع کرد، چون نمیتوانند کار جمعی کنند و خود آنها کار همه را خراب و کند میکنند. ه فکر نمیکنید، با این تفکیکها شما حوزهی اتحاد را محدود میکنید؟

آیا من حوزهی اتحاد را محدود کرده ام؟ گمان نمی کنم، به شما اطمینان می دهم در جامعه ی ما، میان دانش گاهیان، میان کارگران آگاه، میان معلمان، میان روشن فکران به قدر کافی نیروهای اجتماعی که طرف دار دموکر اتیسم مشارکتی و طرف دار دموکر اتیسم واقعی و خواهان یک دولت مردم سالاری هستند (مردم سالاری اگر با عدالت اجتماعی همراه نباشد من نمی دانم چه معنی می دهد) وجود دارند. اتحاد عمل باید این نیروها را جمع کند، نه کسانی را که اگر با ناخن شست پوست شان را کنار باید این نیروها را جمع کند، نه کسانی را که اگر با ناخن شست پوست شان را کنار نیستیم. گروه های عظیم اجتماعی در جامعه ی ما و متحدان بالقوه در جوامع زیر سلطه در همه ی جهان، نیروهای اتحاد هستند. اتحاد باید رمز و راز چه گونه گی ایجاد هم دلی های تازه میان این نیروها را پیدا کند و به هیچروی هم حق ندارد تعیین تکلیف برای آینده ی این نیروها بکند. برعکس این نیروها هستند که باید در آینده برای اتحاد مین تکلیف کنند. بنابراین گام اول اتحاد باز کردن راه بر روی کسانی است که از متبلور کردن نیروهای درونی خود شان محروم مانده اند.

■ اما نیروی اجتماعی اتحاد، باید نیروی سیاسی خود را داشته باشد که بتواند ایــن اتحادها را شکل دهد. بدون این نیروهای سیاسی، نیروی اجتماعی تبدیل به اتحاد عمل نمیشود.

این بحث جالبی است. آیا این نیروی بالقوهی اجتماعی که من از آن سخن گفتم، نماینده گان سیاسی و سازمانیافته ی خود را دارد یا نه؟ متاسفانه در خیلی از موارد ندارد. بنابراین در خیلی از موارد اتحاد در گوشه یی شکل می گیرد. من از سعه ی صدر این اتحاد صحبت می کنم که نه خوش خیالانه است و نه عارفانه، یا بهتر بگوییم صوفیانه و نه ناشی از بخشنده گی و مهمان نوازی و نه ریاکارانه که در نهایت سکتاریسم به جای آن بنشیند. این اتحاد در جای معینی شکل می گیرد. در جامعه ی ما همه نماینده گان خود را ندارند. چنین اتحادهایی اتفاقا باید پلی بشود که به اعتبار آن، نیروهای اجتماعی، بتوانند نماینده گان سیاسی خود را به داخل اتحاد گسیل کنند. به نظر من پرسش خیلی خوبی است که باید مطرح شود. اتحادهای سیاسی ۸۷

اگر این واژهها را موقتا بپذیریم، من فکر میکنم این اتحاد یونیورسال نیست، اتحاد منطقه یی است. اتحاد منطقه یی و جزیی است. چـون نماینـده گـان واقعـی گـروههـای اجتماعی نمی توانند در شرایط فعلی در اتحادها شرکت کنند.

■ در حال حاضر چه چشماندازهای معینی وجود دارد، آیا اتحاد عملی که حـول دوم خرداد پدید آمده بود، همچنان ادامه دارد؟ چه دوریها و نزدیکیهایی را میـان نیروهای سیاسی پیشبینی میکنید؟

ببینید، مدتی تمام اصلاحطلبان و تمام نیروهایی که جریان دوم خرداد آنها را زیر تاثیر قرار داده بود، به هم نزدیک بودند اما اصلاحطلبان دولتی نتوانستند به خواسته های مردم پاسخ دهند و اگر پاسخهایی دادند آنقدر محدود و موردی و مربوط به خوش دلی های ویژه ی شخصیت ها بود که ربط زیادی به کل جامعه نداشت.

وقتی اتحاد در جنبشی موسوم به دوم خرداد شکل گرفت، بر این اساس بود که از رامهای مسالمت آمیز، کمدردتر و بی ضررتر، اعضای فعال آن اتحاد اعلام نشدهی سیاسی، بتوانند به هدف های خود بر سند. واضح است که چنین راه مسالمت آمیزی انتخاب بسیار خوبی است.

من چندی پیش، یک گفتوگوی مطبوعاتی از کارل مارکس میخواندم. اگر اشتباه نکنم این گفتوگو حدود سالهای ۵۸ –۱۸۵۷ صورت گرفته بود. مارکس در این گفتوگوی مطبوعاتی گفت: انسان باید دیوانه باشد که اگر از رامهای مسالمت آمیز و غیرقهر آمیز می تواند به هدف خود برسد، بر راه قهر آمیز پافشاری نماید. ولی در دنباله ی این گفتوگو، در جای دیگر همان اعتقادی را که ما داریم، تکرار می کند. این ما نیستیم که با هُلِ منِ مبارز میان معرکه می پریم. در واقع زیر ما روغن داغ می ریزند و به ما سیخ و میخ فرو می کنند آنوقت انسان بلند داد میزند و این سو و آن سو میرود و آن ها می گویند چرا داد میزنی و می دوی. بله قهر، توسط دشمنان عدالت، پیش رفت و موکراسی تحمیل می شود و بنابراین این انقلاب یک پدیده ی گریزناپذیر می شود. وگرنه ما هم مثل کارل مارکس که فیلسوف به شدت انسان دوست بزرگی بود، معتقدیم که انسان باید دیوانه باشد وقتی می تواند با رامهای مسالمت آمیز کارش را انجام دهد به رامهای خشونت آمیز متوسل شود. هیچکس این را نمی خواهد ولی رامهای خشونت آمیز

تا آنجا که به جنبش دوم خرداد مربوط میشود، همهی فعالان سیاسی از جمله فعالان چپ باید خیلی حواسشان پرت باشد وقتی مردم حرکتی را شروع کردند و از راه مسالمت آمیز می خواهند به جایی برسد، شرکت نکنند. باید دیوانه باشند اگر بخواهند علیه مردم قیام کنند و یا چوب لای چرخ بگذارند و یا خلاف جریان حرکت کنند. اما همان قدر باید سفیه باشند که یکباره دچار واداده گی شوند.

مردم با حفظ رادیکالیسم و با حفظ خواستههای دموکراتیک واقعی خود وارد این جنبش اسلامی شدند. اما جنبش دوم خرداد خود را به اصلاح طلبان دولتی تفویض کرد و اصلاحطلبان دولتی بی درنگ به ساخت قدرت و حاکمیت در بخش هایی از حاکمیت که مانع خوش بختی، آزادی، دموکراسی و عدالت و پیش رفت مردم هستند، تبدیل شدند. نگاه نکنید به چند مورد عملی خوش دلی های کسانی مانند رییس جمهور. آن عمل کردها مورد قدردانی و فرام وشنشدنی است. کاری که در مورد قتلهای زنجیره یی کرد یا دفاعاش از آقای سحابی. اما اینها مقطعی است. در شش سال گذشته انتظار این بود کاری کنیم که این اتفاق برای دیگران نیفتد. مگر ناصر زرافشان و دیگران در زندان نیستند؟ سحابی احترامی دارد و من هم به او ارادت دارم و دوست من هم هست. اما کشور ما فقط او نیست و او جزیی است از جریان آن هم جریان دموکراسی خواه غیرچپ. بله اگر آقای رییس جمهور اصلاحطلب همان رییس جمهور آرزویی مردم در شش سال پیش بود، الان زرافشان و دیگران مسالهی روزوشب ایشان میبود. این یعنی مسالهی اصلاح همهجانبه که با هیچکس این گونه برخورد نشود. ایشان یک نمونهاش را که به خاطر افکار عمومی نگران می شود، مطرح میکند، افکار عمومی خیلی بیشتر در مورد زرافشان نگران شد. ولی چون او دارای آرمان مردمی، عدالتخواهانه، مستقل و لائیک و چپ گرا بود، از او دفاع نکردند. اصلاح طلبان دولتي هميشه مي گويند از شما دفاع نمي كنيم. اين را به خود من گفتهاند. مزروعی نماینده ی اصلاح طلب الان احساس شرم می کند از این برخوردی که با آقای سحابی صورت گرفته است. این احساس شرم قابل تقدیر است، اما ما فراموش نمی کنیم که ایشان این احساس شرم را زمانی که دست من را وسط خیابان می شکنند و فرار می کنند، موقعی که با اسلحه و چاقو دنبال آدم می افتند و جلوی ۷۰-۸۰-۷۰ نفر تهدید به مرگ میکنند، ندارند. چرا ندارند؟ آنجا هم باید احساس

اتحادهای سیاسی ۸۹

شرم کنند. اینها باید کاری کنند که مجبور نباشند احساس شرم کنند. شـما تـلاش کنید فقر را ریشهکن کنید، نه این که مرتب دل آن برای فقرا بسوزد.

در صحنهی اقتصاد هم همین طور است. در صحنهی اقتصاد رفته رفته صفوف از هم پاشیده شد. یک میلیون و چهارصد و پنجاه هزار بی کار به چهار و نیم میلیون بی کار، در فاصلهی شـش سـال، رسـیده است. سرنوشت اقتصاد بـه دست سـتم گـران، قطاع الطریق ها، رانت خوارها، مفت خورها و انگل های جامعه سپرده شده است که چنین بیلانی را روی دست جامعه گذاشته اند. این را مردم آشکارا فهمیده اند کـه دمو کراسی اگر با عدالت عجین نباشد، خیال پردازانه است. دمو کراسی لیبرال است. دمو کراسی لیبرال دمو کراسی نخبه گرایانه موسوم به لیبرال در یک جامعهی جهان سـومی، راه حـل این مردم نیست. و به این ترتیب صفوف دوم خـرداد شکست و اگـر هنـوز هـم هستند به جریان های رادیکال و جریان های اصلاح طلب دولتی تجزیه شد. البته از ایـن طـرف و آن طـرف کسانی ریـزش کردنـد. در جریـان هـای رادیکال کسان زیـادی بـه سـمت جنبش های لائیک و جنبش های چپ گـرایش پیـدا کردنـد. در جریـان اصلاح طلب ان جنبش های لائیک و جنبش های چپ گـرایش پیـدا کردنـد. در جریـان اصلاح طلب ان

هیپوکریسی یا اصول ریاکاری در ایران خیلی ریشهدار است و خیلی کار میکند. اما در میانه کسانی که ماندهاند، یا کارگزاران هستند که روی اپورتونیسم خود ماندهاند، یا جریانهای ملی مذهبی هستند که خود اینها به دو بخش تقسیم میشوند. یک بخش آن مثل آقای سحابی و دوستان او هنوز میخواهند از آن پتانسیل های موجود اصلاح طلبی جامعه بهرهبرداری کنند، ولی گرایش قلبی شماری شان به سمت رادیکالیسم است. منتها بنا به تجربه یی که دارند، بنا به سابقه یی که آقای سحابی دارد و یا سلیقه یی که دارد، میخواهند حتی الامکان اگر بتوانند یک مقدار برخورد را به تعویق بیاندازند و از خشونت پرهیز کنند. یک بخش دیگر هم هست که مانند نهضت آزادی متحدین ملی -مذهبیها بودند. خصوصیات آنها را در گذشته وقتی در حکومت بودند دیدیم. نامهنگاری مذهبیها بودند. خصوصیات آنها را در گذشته وقتی در حکومت بودند دیدیم. نامهنگاری مهربانانه می کنند برای موتلفه و دیگر عاملان اصلی گرفتاری و مشکلات و دشمنان اصلی آزادی و عدالت در این جامعه من این کار آنان را خیلی مهم و به حساب مصلحت و

این که خیلی از آن ها هم دوستان من هستند و اتهامی به آن ها نمیزنم و خیلی چیزها را متوجه خوش دلی های شخصی و ذاتی شان می دانم اما این ها که درمیانه مانده اند، واقعا درمیانه نمانده اند و حیران نیستند بل که سعی می کنند نقش های تاریخی را به لحاظ خصلت هایی که دارند ایفا کنند. اما جامعه دارد به سرعت تجزیه می شود.

∎ وظیفهی نیروهای چپ را در این وضعیت که توصیف کردید، چه میدانید؟

در اینجا من اتحادی را که صحبت می کنم اتحاد چپ است. اتحادی که سرفرازانه باید پای دفاع از آزادی بایستد، پای دفاع از دموکراسی بایستد و به مردم بگوید که دموکراسی بر پایه یآزادی شکل می گیرد. انسانی که نان ندارد بخورد، انسانی که با خانوادهاش در فقر و فلاکت زنده گی می کند، و معطل کمی مواد غذایی است، این انسان آزاد نیست. آزادی فقط عبارت از این نیست که بگویند می توانی کار بکنی. آزادی اصلی را چپ تعریف می کند. چپ می گوید چه چیزهایی نباید حاکم باشد تا آزادی پدید آید. آزادی را اگر هم به صورت منفی تعریف می کند به طور اساسی تعریف می کند. آزادی فقط این نیست که گفته شود تو می توانی به مدرسه بروی، باید گفته شود چه کسی نمی گذارد تو به مدرسه بروی. کدام شکل از ترکیب مالکیتها است که چنین وضعیتی را پدید می آورد. تمام تفاوت ما و آنها در این است و گرنه نهضت آزادی، ملی – مذهبی ها، اصلاح طلبان، کارگزاران از آزادی صحبت می کنند، نولیبرال ها هم از آزادی صحبت می کنند.

■ شما یک اقتصاددان هستید، و شاید بتوان گفت برخلاف فضای رایج، همـواره موضوع اصلاحات را با مسایل اقتصادی و عدالتطلبانـه مربـوط کـردهایـد. در ایـن گفتوگو نیز این تمایل بهروشنی آشکار بود. رابطهی توسعهی سیاسی را بـا مسـایل اقتصادی چهگونه میبینید. شکافهایی که صحبت کردید، در مورد اوضاع اقتصـادی کشور به چه صورت است؟

الان خیلی از نولیبرالها در اتاق بازرگانی رخنه کردهاند. اتاق بازرگانی از دو جناح تشکیل شده است، یک جناح مرگ بر امریکا می گوید، جناح دیگر دارد برای عضویت در سازمان تجارت جهانی دفترچه مینویسد و هر دفعه که دفترچهشان را تحویل میدهند به سازمان و امریکا رد می کند، آنها دفترچهی بعدی را مینویسند که متضمن امتیاز بیشتر برای امریکا است، دوباره میدهند به سازمان و امریکا میبیند که وضع خوب است و بر وفق مراد پیش میرود پس فشار دیگری به اینها می آورند. این اتحادهای سیاسی ۹۱

مانند کاری است که امریکا با آذربایجان میکند. آذربایجان میخواهد به ناتو برود اما امریکا میخواهد به خرج ملت آذربایجان، ارتش آذربایجان را از حیث سازوبرگ و سازمان و آموزش با ناتو همساز کند. آنها این خواست را آنقدر عقب میاندازند تا آذربایجان ارتش خود را با هزینهی خود با ناتو همساز کند. خطاش را هم آنها میدهند. بله امروز امپریالیسم اینگونه عمل میکند. بخشهایی از اتاق بازرگانی یعنی متحدان کارگزاران چنین عمل میکنند.

خاتمی و اصلاح طلبان دولتی هم به لحاظ عمل کردهای اقتصادی شان، به لحاظ ناديده گرفتن مسايل اقتصادي، همين طور عمل مي كنند. من يكبار آقاي خاتمي را دیدم؛ خاطرهی جالبی است. زمانی بود که استاد ارزشمند و بزرگام جناب آقای دکتر فرهنگ (مرد ۸۶ ساله) گفت اقتصاددانان جمع هستند و من از تو میخواهم که امروز به آنجا بیایی. احتمالا نظرات تو را آقای رییس جمهـور هـم مـیخواهـد بدانـد. بیـا و حرفهایت را بزن. گفت پنجاه نفر را دعوت کردهاند و پنج نفر صحبت میکنند و من می ایستم تا تو خرف هایت را بزنی. با مخالفت من قاطعانه برخورد کرد. حرف، حرف استاد بود و گوش، گوش شاگرد. پس رفتم نوبت من شد، بحثام را صریح و بیمقدمه شروع کردم با پاورپوینت و برگههای چاپ شده مربوط به آمار و منحنیها. بعد از شش دقیقه صحبت کردن، رییس جلسه شاسی را فشار داد و گفت وقت شما تمام است. انصافا من این را از آن ریپس جمهور شنیدم که او گفت آقای رئیسدانا به عنوان منتقد حرفاش را شروع کرده است، بگذارید حرفاش را تمام کند و اضافه کرد اگر افطار من هم به تعویق افتاد مهم نیست (ماه رمضان بود) میمانم تا هرچند لازم است. گفتم من دفعهی اول است که به این جلسات میآیم و دفعهی آخرم هم خواهد بود. من آمدهام در اینجا برای ثبت در تاریخ چیزی را بگویم. البته ممنون هستم که می توانم این گونه انتقاد کنم، هشت سال پیش نمی توانستم. گفتم این بلایی بوده است که بر سر اقتصاد ملی، صادرات، اشتغال و ارزش پول می آورید، این عمل کرد اقتصادی شما است، تمام تيم اقتصادي شما اينجا نشسته است، ما داريم خودمان را در ميان اصحاب قدرت و بوروكراتها گوشت تلخ مي كنيم، شما همين طور كارتان را ادامه مي دهيد، اين طور نمی شود توسعهی سیاسی را پیش برد، با مردم گرسنه شما نمی توانید جامعه ی دموكراتيك بنا كنيد. ايشان در جواب گفت: من خيلي از اين حرفها را تاييد ميكنم و

برخی از این حرفها نیز تندروی است. من پشت خیلی از این حرفهای شما ایستادهام ولی نمیتوانم اقتصاد را اولویت دهم. تا زمانی که در مملکت، مدیریت، و قـدرت و نظـام تصمیم گیری این وضعیت، به لحـاظ سیاسـی وجـود دارد هـیچ کـاری در ایـن کشـور نمی شود کرد. کاملا آب پاکی روی دست همه ریخت. این خوش دلانه تـرین بحشی بـود که ما از ایشان دیدیم.

اما من اگر رییس جمهور بودم، نمی گفتم نمی شد کاری کرد. من از کسانی که مال ملت را بالا کشیدند، حساب پس می گرفتم. یکی از اهل عمل و مبارزه را اگر ترور کردند، کسی را جای آن می گذاشتم که تندتر عمل کند. نفر سومی خیلی خشن تر از دومی آین ساخت موجود قدرت مانع توسعه است. ساخت قدرت مانع تحقق آزادی است. باید به این بخش از ساخت قدرت مستقیما حمله شود. مستقیما به ساخت مانعساز قدرت.

- آنها سیاستهای پیشیا افتادهی پولی و نرخ بهره را مطرح میکنند. در حالی که تُورَمَ مَحصول ساخت قدرت است. برای این که یکی از ابزارهای توزیع ناعادلانهی درآم.د است. تورم محصول توزیع ناعادلانهی درآمد است. محصول فشار نیروهای تورمزا است که از آن سود میبرند. یکی از ستمگرانهترین مالیاتها را به تودههای مردم تحمیل می کنند. رییس بانک مرکزی فعلی که سالها است هیچکس نمی تواند او را جابه جا کند، معلوم نیست از کدام آسمان افتاده است به بدنهی این اقتصاد، نمی تواند جلوی اینها را بگیرد. کارها را باید دست کسی سپرد که عرضه داشته باشد. صنایع ملیمان را قاچاق چیانی نابود می کنند که قاچاق چی خرده پا نیستند، این قاچاق چی ها به شبکه ی قدرت وصلاند. بخشی از ساختار قدرت هستند. گوشت آلوده می آورند، چای می آورنـد، شکر می آورند. واردات قاچاق میلیاردی از دوبی دارند، مناطق آزاد در اختیارشان است. هر وقت ما میخواهیم صحبت کنیم اقتصاددانان مطیع را می آورند در تلویزیون که همهشان بر این موضوع متحد هستند. هم اصلاحطلبها و هم محافظه کاران. می گویند اگر اقتصاد آزاد اشد، اگر مکانیسم قیمتها عمل کند، قاچاق صورت نمی گیرد. من دوست دارم وقتی در تلویزیون انصاف و آزادی باشد نوبت ما بشود، برویم و بگوییم خودتان حاضرید دیوار خانهتان را خراب کنید و بگویید اگر آزاد باشد، دزد نمی آید؟ نه همهتان قفل روى قفل مىزنيد چون چيزها تلنبار كردهايد.

اتحادهای سیاسی ۹۳

قاچاق چیان را باید بگیرند رسواشان کنند. ما که میدانیم این ها چه کسانی هستند. بارها اعلام کرده ایم. جانمان را به خطر انداخته ایم. این که نمی شود حکومت از پس چند نفر قطاع الطریق، قلدر، مفت خوری که مال این ملت را دارند می برند و مانع تحقق دمو کراسی می شوند، برنیاید.

به لحاظ اقتصادی چنین عمل میکنند. شکاف بزرگ اجتماعی شکل گرفته است تا آنجا که به ساختارهای اساسی قدرت مربوط می شود جناحهای حاکمیت همسو و آنسوی خواستهای مردمی اند. البته من این بی شناختی را تکرار نمی کنم که بگویم رییس جمهور با بقیهی یکسان است و یا اصلاح طلبان مثل محافظه کاران اند؛ تفاوت ها مشخص است. ما هم بر خورداری ها و بهرهبرداری های فراوان خودمان را مستقل از این فرصت داشتیم.

اینها دست آورد کوچکی از تلاش جریان عمومی در بیست سال گذشته است. اما به این مقدار بسنده نمی کنیم. این باید سر آغازی شود برای باز شدن افق های آینده. من معتقدم ائتلاف باید حول محور چند اصل تعریف شده و شناخته شده باشد. همان طور که اصلاح طلبان دولتی اصلاحات را تعریف می کنند و به ما تحویل می دهند ما هم باید آزادی را تعریف کنیم، باید دمو کراسی را تعریف کنیم و جول این دمو کراسی متحد شویم. ما بدون عدالت اجتماعی نمی توانیم با کسی متحد شویم. ما به خرد برنامه ریزی توسط یک دولت دمو کراتیک معتقد هستیم. ما نمی خواهیم در انزوا زنده گی کنیم. ما می خواهیم وارد نظم جهانی شویم اما به گونه یی دمو کراتیک و زیر بار جهانی سازی تحمیلی ستم گرانه نمی رویم. ما نمی خواهیم از دماغ کسی خون ولی وقتی عنصر مسالمت به جریان هایی که مانع اصلی توسعه ی اقتصادی و اجتماعی کشور هستند فرصت می دهد، این روش را قبول نمی کنیم. در یک کلام صفآرایی باید رادیکال باشد نه اکستریمیستی. ما افراطی نیستیم، افراطی کسانی هستند که خلاف مصالح مردم حرکت می کنند. ما رادیکال ایم.

## نكبت جباريت

اگر به فرض یک حزب، که سابقهی ۵۰ سال مبارزهی میهندوستانه و استقلال طلبانه و نام نیک هم دارد بگوید در عراق مجسمهی ستم گری فرو ریخت و انتقام از صدام حسین را که با رویای قادسیه لطمههای انسانی و مالی بی شمار و همیشه غمانگیزی به میهن ما وارد کرده است در بهار ۱۳۸۲ جشن بگیرد، اما یک کلمه، حتا یک کلمه، نامی و اشاره یی در محکومیت تجاوزگران امریکایی و متحدان بر زبان و قلم نراند، آیا در خوش بینانه ترین برداشتها، گمان نمی کنید که او از بیان همهی حقیقت وامانده و در نتیجه کاری گمراه کننده کرده است؟ به گمان من چنین کرده است.

اگر بنا به فرض، یک حزب یا جریان که مردم ایران و جهان را زخم خورده از امریکا و انگلستان میداند، حمله به عراق را، بی هیچ بحثی درباره ی زمینه های بومی این حمله و امکان ادامه ی تجاوز و اشغال بی هیچ بحثی درباره ی حاکمیت پیشین عراق و ستم گری های ددمنشانه و شرم آور آن، یک سره محکوم و آن را استعمار ناب بداند، گمان نمی کنید که در این صورت او از بیان همه ی واقعیت و همه ی کنش های اقتصادی و سیاسی جهانی و بومی سر باز زده و مخاطبان خود را گمراه کرده است؟ به گمان من چنین کرده است.

از جنگ دوم جهانی تاکنون ایالات متحد معمولا با همراهی متحدانی چون بریتانیا، درحدود چهـل و چهـار مداخلـهی آشـکار و حـاد تاثیرگذارنـدهی سیاسـی و نظـامی و تخریبی در کشورهای جهان انجام داده است. شمار بیست و سه مداخلهی آن نظـامی و

<sup>\*-</sup> ماهنامهی صنعت حمل و نقل، شمارهی ۲۲۵، اردیبهشت ۱۳۸۲ .

نکبت جباریت ۹۵

همراه با گسیل داشتن سرباز و سرازیر کردن بمب و موشک پرانیهای سهمگین بوده است. همهی اینها بهجز مداخلهها، جاسوسیها، توطئهها، دستنشاندهٔ گماریها، زدوبندهای فسادآمیز داخلی و تبانیهای بینالمللیاند که کمابیش در ۶۰–۵۰ سال گذشته ادامه داشتهاند. البته جزماندیشانه خواهد بود که فکر کنیم سیادتطلبی با انگیزههای مستقل سیاسی و نظامی و فرهنگی کماهمیت بودهاند، اما بحث اصلی این است که اینها در برابر عوامل اقتصادی، فرعیتر و گذراترند و در بررسی ریشهیی بههرحال به گونهیی یا از سلطهی اقتصادی ناشی میشوند یا به آن پیوند می خورند.

از اواخر سال ۱۹۹۹ تاکنون دوران فروکش و رکود تورمی در امریکا آدامه دلرد و به یک بحران خود را نزدیک میکند و هر لحظه که چنین میشود بمبارانهای نوکلاسیک- نولیبرالی سرمایهداری که از زرادخانهی سیاستهای پولی و مالی و سیاستهای انتقال بحران به خانهی دیگران که هنوز هم سیاست «به گدایی انداختن دیگران» نام دارد، آن را کمی عقب میراند. اما این جریان بحرانی همان گارد صدام حسین نیست که وقتی اوضاع را پس دید ملتی را پس از سالها ستمگری و جنایت رها کند و جان و مال به سلامت و در عوض با جلوگیری از افزایش تلفات امریکاییان و انگلیسیان، که کارنامههای بوش و بار را سیاهتر میکرد، میدان را خالی کند. این ها واقعیتهای درونی نظام سرمایهاند.

گسترش مرحله یسرمایه داری جهانی به زعامت سرمایه داری انحصاری - فراملیتی امریکایی، نه تنها راهی برای خروج از این شرایط ناگوار به دست نداد بل که اقتصاد آنان را بلاخیزتر کرد. این بار رکود تورمی در سی و پنج سال اخیر از خیلی جهات رکورددار شد. درواقع تجاوزگران به گونه یی جنون آمیز می خواهند موانع جهانی سازی را از میان بردارند و بر منابع نفتی و نیروی کار و بازار جهان چیره شوند. امریکا و متحدان بنا به سرشت سرمایه داری جهانی ناگزیر به فتح بازارها و تحمیل نظام جهانی مورد علاقه ی ناگزیری را ناگزیرتر میکند. درست است که در خوی امپریالیسم تجاوز و جنگ و ناگزیری را ناگزیرتر میکند. درست است که در خوی امپریالیسم تجاوز و جنگ و نظامی گری نهفته است اما صفآرایی و رقابت جریانهای مختلف سرمایه و نیرنگ و مداخله از راه مهندسی اجتماعی و سیاسی را به جای آن بنشانند. اما جناح نیرنگ و مداخله از راه مهندسی اجتماعی و سیاسی را به جای آن بنشانند. اما جناح نومحافظه کاران فعلی حاکم بر امریکا مهندسی سیاسی خود را متوجه به بحران کشاندن

و نظامهای مرتجع آنان، که به گردنکشی نیـز روی آوردهانـد و مـیتواننـد بوالهوسـانه معادلهی منطقهیی را به زیان منافع حیاتی امریکا بههم بزنند، فرا رسیده است.

چنان که بوش چندی پیش در عالی ترین دانش گاه نظامی ایالات متحد (وست پوینت) گفت، امریکا به راه حل حفظ برتری نظامی نیازمند است. او گفت : امریکا ۳ درصد تولید جهانی نفت را در اختیار دارد اما ۲۷ درصد آن را مصرف می کند پس امنیت نفت، ازجمله حفظ بهای عاقلانه یآن، برای این کشور اهمیت دارد. او گفت که چین در حال تبدیل شدن به یک غول نظامی، اقتصادی و جمعیتی است و این برای منافع حیاتی امریکا که همانا رهبری سلطه گری جهانی است، خطرناک است. و او باز گفت که در مواردی هیچ راه حلی جز مداخله ینظامی برای امریکا باقی نمی ماند. گرچه این باور ویژه گی جناح او را نیز در خود دارد اما جدا از جناحهای دیگر و ماهیت نظام سرمایه داری امریکا نیست.

کمهوشی بیسابقهی رییس جمهور امریکا، که با آرایی کمتر از آرای اکثریت از سوی نخبهگان عالی امریکا برای انجام ماموریت رهبری نمادین امریکا در جنگ افروزی برگزیده شده است در این مورد البته نقش دارد اما اهمیت چندانی ندارد. عامل مهم نیاز ذاتی امریکا به توسعهی سلطه گرانه، ضرورت نظامی گری، فشارها و هم کاری های دوجانبه و گاه متضاد انگلستان و اسراییل، نوبت مداخله به دولت صدام حسین رسید که پس از طالبان داغ ناکامی جورج بوش پدر را برای وجدان برتری جویی امریکایی دست کم گرفته بود.

صدام حسین رییس دولت عراق، به خاطر بروز تضاد سیاسی جدی با امریکا در آماج توطئهی این کشور قرار گرفت اما اگر ذخایر عظیم نفت عراق، که پس از عربستان دومین ذخایر شناخته شده را دارا است و پس از لیبی ارزان ترین نفت خام را بهرهبرداری میکند در کار نبود، این تجاوز نیز صورت نمی گرفت و احتمالا مردم بی پناه و ستم دیده ی عراق به گونه یی دیگر می بایست درد و رنج مداخله را تحمل می کردند. افغانستان نیز به خاطر موقعیت استراتژیک خود برای کنترل اتمی روسیه، چین، هند، پاکستان و احتمالا قزاقستان مطمح نظر بود.

دراین میان، بهرغم خوی تجاوزگرانهی امپریالیستی امریکا، میباید به احتیاط این کشور (مثل آنچه در ۱۹۹۸ در سومالی خود را به صورت خروج فوری نیروهای نظامی امریکا از این کشور نشان داد) در برابر مقاومتهای مردمی و امکان فراگیر شدن جنگ و آگاهیبخشیهای آن توجه کنیم و مراقب لطمات ناشی از کودنیهای جـرج بـوش و نکبت جباریت ۹۷

همپالکیهای او هم باشیم. برعکس وقتی قرار است جنگ بشود، باید بدانیم که نیروی جنگطلب میتواند کِنِدی را هم به قتل برساند زیرا او با روحیهی دوگانهاش، یعنی صلح یا تهدید جدی اتمی برای حفظ سلطهی امریکا (چنانکه در خلیج خوکها در کوبا کرد) نمیتوانست جنگی تمام عیار، سازمانیافته، منفعترسان و ضروری را هدایت کند او برای تبدیل شدن به نماد جنگ مناسب نبود و باید ازمیان میرفت.

در عراق، زمینه های اجتماعی و سیاسی لازم برای مداخله و تجاوز گسترده و اشغال نظامی فراهم بود. مهم ترین این زمینه ها که امریکا را به کنار گذاشتن احتیاط قانع می کرد، خودکامه گی، ستم گری، وحشت، جنایت، فساد و میان تهی بودن دولت صدام بود. مردم عراق گرچه از وحشت دولت بعثی حرکت معترضانه و مستقلی نداشتند و گرچه بنا به شرایط تاریخی و اجتماعی و روان شناختی اجتماعی درمیان آنان مقاومت در برابر خودکامه گی بعثی – صدامی شکل نگرفته بود، اما به طور کلی بهجز گروه های اجتماعی ویژه، تا اعماق وجود ناراضی و از دولت صدام متنفر بودند. امریکا نسبت به مقاومت مستقل مردمی در داخل عراق نگران نبود، گرچه وجود مقاومت هایی را در عراق به شدت نادیده گرفت و جنگ چهار روزه را به جنگ ۲۰ روزه مقاومت هایی را در عراق به شدت نادیده گرفت و جنگ چهار روزه را به جنگ ۲۰ روزه دیکتاتوری عراق جایی برای دفاع از دولت از سوی انبوه مردم نگذاشته بود.

این درس بزرگی در تاریخ ملتها است که بدانند روزی فرا میرسد که سرکوب و خودکامه گی و بهره کشی و بی عدالتی و تحقیر نسبت به مردم پشت حکومتها را خالی می کند و جز زبونی و نکبت و مرگ برای ستم گران باقی نمی گذارد. اما آیا این نیز شیوه ی عادلانه یی است که مردمی تحقیر شده از سوی جباران و نظامیان و مرتجعان بی رحم، بار دیگر به خاطر اشغال کشورشان از سوی نظامیان امریکایی سرکوب گر و انسان کش تحقیر شوند و آرزوهاشان برای آزادی، عدالت و رهایی از فقر بر باد رود؟ نه آنان که تحقیر می می می نیز نیست. به کمان ما، آنان که تحقیر می شوند به جستوجوی هویت برمی آیند، آنان که عقب می مانند راه پیش رفت را می جویند و آنان که در بند می شوند به رهایی می اندیشند. ضرورت اصلی آگاهی است و وظیفه ی دشوار روشن فکران و آزادی خواهان متعهد گسترش آگاهی به بامعه ی خود و دیگر جوامع بلادیده است. جنبش های ضد جنگ و ضد جهانی سازی سلطه گرانه این ماموریت را برعهده دارند و شمار بسیاری از هم میهنان ما نیز به آن

پیش از میدان دادن به سرکوبگرانی که تمام موازین بین المللی و جهانی را زیر پا می گذارند و در نهایت با بی شرمی به سرزمین های دیگران تجاوز می کنند، درجست وجوی بنای جامعه یی عادلانه، آزاد و دموکراتیک باشند. این کار آمدترین راه حل ایجاد مصونیت برای امنیت ملت ها است.

سردمداران امریکا نگرانی دیگری را در جریانهای تهاجم نظامی خود همیشه چون کابوسی بر بالای سر دارند و آن مقاومت جهانی ضد جنگ و مخالفتهای افکار عمومی جهانیان و مردم امریکا است. این مخالفتها میتوانند نخست سازمانهایی چون کنگره را تحت تاثیر قرار دهند و به فشار سیاسی داخلی برای متوقف کردن جنگ منجر شوند. بیاعتنایی اخیر امریکا به افکار عمومی و مخالفتهای داخلی و جهانی و نیز نادیده گرفتن همهی موازین بینالمللی و نقش سازمان ملل متحد از سوی رهبران متعاوزان بالقوه اهمیتی ندارد. اما واقعیت چنین نیست. این بیاعتنایی همیشه وجود داشته است، اما همیتی ندارد. اما واقعیت چنین نیست. این بیاعتنایی همیشه وجود متعاوزان بالقوه اهمیتی ندارد. اما واقعیت چنین نیست. این بیاعتنایی همیشه وجود داشته است، اما همیشه نیز افکار عمومی ایفای نقش کردهاند. این بار برای نخستین بار شعار جهانی ضدجنگ ابعادی گسترده و میلیونی داشته و جدی و پیگیر بوده است. در امریکا این گرایش میتوانست و میتواند به فشار رایدهنده گان بر کنگره و بر رییس هوینههای ادامه ی جنگ و رودررویی اشخال گران با مقاومتهای است که باید هزینههای ادامه ی جنگ و رودررویی اشخال گران با مقاومتهای است که باید هزینههای ادامه ی جنگ و رودررویی اشخال گران با مقاومتهای است که باید ماریکا این گرایش میتوانست و میتواند با فران دارم ایت در کنگره و بر رییس بازدارنده ی را در بر ابر رهبران جنگار می تواند تاثیرهای از میتره باید ماین باید کانی است که باید مایر مایند و میادی را با مقاومتهای این مایی داشتی و مین ماین را بردازند.

## آی مطبوعات ! «من درد مشتر کام، مرا فریاد کن»\*

بی برو برگرد هر رسانه یی بر اساس هنجارها، داوری های ارزشی، آرمان های آشکار و ناآشکار، خودآگاهی و ناخودآگاهی فردی و سازمانی، سوگیری های طبقاتی، منافع اقتصادی، رانش و کشش فرهنگی و گرایش های سیاسی شناخته و ناشناخته ی خود، میخواهد بر وجدان جمعی تاثیر بگذارد، ارزش های اجتماعی را والایش دهد یا دگرگون کند، در باورمندی ها دست کاری کند و کارکردها و بازکارکردهایی در مخاطبان خود و مردم پدیدار سازد. از روزنامه نگاران جدی و فعال و مدیران رسانه های متعارف و نو بپرسید چرا کار میکنند و با دقت پاسخهای آنان را بشنوید. خواهید دید که به خوبی می توان آن ها را در متن کنش های یاد شده، انگاشته کرد. چندان هم به پیش زمینه ها و پس زمینه های ذهنای ندارید، زیرا در ایران تقریبا به راحتی می توانید سوگیری های آرمان سیاسی (ایدئولوژیک) را با سوگیری های طبقاتی و راه روش های مورد پسند و اعتقادات فرهنگی پس زمینه یی دریابید.

به هرحال با نگرش جمعی سازواره یی به مطبوعات پذیرفتنی خواهد بود که آن ها، هم بخشی از ایدئولوژی وجدان کاذب، هم بخشی از ایدئولوژی طبقاتی و گروهبندی سیاسی آن و هم بخشی از ایدئولوژی به معنای عام آن باشند. همین آخری است که چارچوب بحث من را تشکیل میدهد: آرمان جویی سیاسی- اجتماعی به معنای عام آن. یعنی این که مطبوعات جنبه یی از باورمندی عمومی اجتماعی (گرچه نه بی استثنا) هستند که خود آن محصول فرآیندها و پویش های تاریخی، وضع و حال فرهنگ جامعه و سرانجام ارتباط قدرت و حاکمیت است. در مثل اگر شما به فضای مطبوعاتی لیبرال

\*- نخست، در تابستان ۱۳۸۲، در چند دیدارگاه رایانه یی منتشر شد.

در اروپای غربی و بهویژه در اروپای شمالی نظر افکنید درآن فضا جریانهای سوسیال دموکرات، سوسیالیست، چپ، لیبرال دموکرات، نولیبرال، محافظه کار، نومحافظه کار، شِبه فاشیستی و دیگر نحلهها را می بینید. با این وصف، اما، بهزودی می پذیرید که درست یا نادرست و راست کارانه یا ریاکارانه، یک ایفای نقش جمعی وجود دارد که با وجدان جمعی ارتباطی گسترده و ژرف می یابد، حتا اگر جامع و مانع نباشد، جامعیت دارد، حتا اگر عمومیت نداشته باشد، فراگیر است، حتا اگر استثنا در آن زیاد باشد، حرفهای عام مربوط به نیاز افکار عمومی دارد که در میان بگذارد، حتا اگر به نشریات تخصصی، انجمنی، حزبی، طبقاتی و جز آن تقسیم شده باشد.

امید من - امیدی که همیشه در این موارد به آن دیدی مثبت با نگرشی گذرا و منفی داشتهام - تا اوایل سال ۱۳۷۹، بهویژه تا پایان دوره ی نخست ریاست جمهوری خاتمی این بود که فضای مطبوعاتی ما رو به یک ساختار و باورمندی زیادپذیر - اگر نه همه پذیر - و جاافتاده - اگرچه نه نهادینه شده - دارد. این فضا در زبان معیار شده (استاندارد شده) چیزی جز فضای مطبوعاتی دموکراتیک (وبه بیان من، مردگرا) نام ندارد. اگر نمی خواهید بحث را کش بدهیم همین جا یادآور شوم که دموکراتیسم را از آنرو که با مسوولیتی عمیق تر با زنده گی توده های مردم بهویژه مردم محروم و بی توش و توان پیوند دارد و بر دموکراسی حمایتی ساده و بی اعتنا به ساختارهای قدرت و اقتصاد تکیه نمی کند باز می شناسم، و از همین رو آن را با فضای لیبرال نامسوولانه یا کم مسوولیت پذیر متمایز می کنم.

دریغا که آن امید عبث بود، اما جای شکر دارد که ما را با خود نبرد. ما همان ایم که بر دموکراتیسم و فضای مردمسالارانهی آن پا می فشاریم و دلمان به آجیل دادن و آجیل گرفتنهای سیاسی و بادهای موسمی کند عرضهی جامعه و سیاست خوش نمی شود و فراموش نمی کنیم که دموکراسی باید در این برهه در این میهن راهجوی درد مردم- که تبعیض و فساد، کم رشدی و فقر، ناامنی اجتماعی و خودکامه گی و مخاطرات امنیت ملی است- باشد. دموکراسی باید آن ها را به آگاهی و راهجویی بیش تر رهنمون شود تا آنان نیز به نوبهی خود همین را ارتقا دهند و به این سان به راه «رهایی» پای گذارند.

آنچه امیدواری مـن و بخـش عمـدهی جامعـهی مـا را کـه بـرای آزادی و عـدالت و دموکراسی دست به تلاشی هفت ساله، از نوعی دیگـر، زدهانـد مـیسـاخت ایـن بـود کـه مطبوعات نه آینهی وجدان جمعی و نه وجدان پاسبان جامعه بلکه پـاس.بان و آموزگـار آی مطبوعات! ۱۰۱

آن باشند. میخواستیم مطبوعات جامعه را همیشه بیدار نگهدارند و نه آن که آنان را به خواب ببرند یا بیخوابی بدهند. مطبوعات خواب آور سرگرمی آور به قدر کافی درون جامعه ی ما به همت این و آن لیبرال سودجوی مطبوعاتی، یا اصلا به طور خودجوش بیرون خواهد آمد، متخصصان بیخوابی دادن نیز به نوبت دارند نگهبانی می دهند و کار خود را می کنند. گرچه مطبوعات، شیپور بیدار باش نیستند اما لالایی خوان نیز نیستند. آنها جامعه را نه از خواب که از خواب ابدی، از جهالت و فراموشی و از بی خیال گذشتن از کنار دردهای عظیم انسان کش و فریاد آور مردم ایران می رهانند. پروایی نیست، به قدر کافی «اکستازی»های نوشتاری بیرون می آید و ارج می بیند و بالا می نشیند و مزد قلم می گیرد.

چه کساناند که مطبوعات را مدام پند میدهند که کاری نکنند که دل نازک ناز کخیالان بشکند. شاملو می گفت خیلی بی خیالی می خواهد که وقتی جوی های خیابان پر از خونهای ریختهی مردمان است تو بسرایی آب را گل نکنید تا مبادا مـثلا مردم سادهدل روستای پاییندست خاطرشان مکدر شود. وقتی خانم زهرا شجاعی که بنا به فرض باید فریاد رسای مصایب و دردهای فردی و اجتماعی زنان باشد می گوید مطبوعات جای طرح آسیبهای اجتماعی زنان نیست و طرح آن به مشارکت زنان آسیب میرساند و پرداختن به این دردها نوعی اشاعهی منکرات است، فقط بارقهی امیدی به خاطر پاسخ کوتاه و نیکوی امیرعباس نخعی به ایشان بر دل ام مینشیند، اما لحظه یی بعد نگرانی و رنج نمی گذارد بر جای بنشینم و برنخیزم و ننویسم و نیرسم: ای بانوی اول دولتی زنان ایران، پس راستی چه کسی باید از قاچاق بی شرمانهی دختران و زنان به کشور امارات و به کار گرفتن آنها در فاحشهخانههای آنجا بنویسد؟ چه کسی از دختربچەفروشی شرمآور در همه جا بەویژه جنوب شرق کشور بگوید؟ چـه کسـی از دخترکان از گل نازکتر زیر ۱۴ سال که این گونه مرارتبار در کارگاهها به کار گرفت. می شوند یاد کند؟ چه کسی این همه قتل و جنایات بازتاب یافته در صفحات حوادث روزنامه را به طرح روند و الگو و نظریه و چارهیابی تبدیل کند؟ چـه کسـی «از آمیـزهی ریا و تعصب» در قتلهای عنکبوتی دم بزند؟ چه کسبی از قربانیان فحشا و مردسالاری های جنایت بار و اعتیاد در میان زنان فقیر و تبعیض دیده بگوید؟ چه کسی ظلم تفاوت گذاری و ناکارآمدی و نادیده گرفتن حقوق فردی و خانواده گی و اجتماعی و اقتصادی زنان را باز گوید؟ چه کسی برای زهرا کاظمی باز هم «قطره اشکی در اقیانوس» بفشاند؟ چه کسی از حقوق کارگران زن، نویسنده گان زن، معلمان زن یاد

کند؟ راستی چه کسی؟ خیر خانم شجاعی، دستکم «درد را باید گفت»، اما معمولا وقتی این چنین غیرانسانی بر جا میماند باید آن را فریاد کرد و راه حلهای ممکن و موانع درمان آن را به گوش همهگان در میهن بلکه به گوش همهی مردم جهان رسانید. وظیفهی مطبوعات لالایی خواندن نیست. وظیفهی آنان بیدار کردن و یاری گرفتن از انبوه زنان شریف، آزاده، هوشمند و پاکنهاد سرزمین ما است، پیش از آنکه بیدادگریها، آزارها و آسیبها بیش از این دامن بگسترانند.

در تیر ماه آمسال ۱۳ تـن دانش آمـوز نوجـوان جنـوبی کشـورمان کـه از گرما و بی پناهی و محرومیت و نیاز لهله میزنند، وقتی در جریان یک سفر جمعی چشـمشان به آب سد درودزن افتاد آنقدر به هوس جبران نامهربانیهای جامعه و مسوولان و هـوا و زمین افتادهاند که اصلا یادشان رفت شـنا بلـد نیسـتند. آنـان ایـن چنـین معصـوم و نیازمند خود را به آب زدند و غرق شدند. گریهی معصومانهی نوباوه گان بازمانـده، بغـض آشنای همیشه گی را بر گلوی مردم میهن ما نشاند. امـا ایـن، بغـض فـرو خـورده مانـد. مطبوعات ناگهان سـاکت شـدند. درحـالیکـه وقتـی دو سـال پـیش در یـک زمستان و زگون شد و در آب استخر بارک شهر مرکزی (نخستین پـارک شـهر تـاریخیشـدهی تهران) فرو شد و آنان جان باختند، جامعه دگرگون شد، مـردم بـا اشـک یـا بـیاشـک تهران) فرو شد و آنان جان باختند، جامعه دگرگون شد، مـردم بـا اشـک یـا بـیاشـک گریستند و خواستند که این فاجعه درسی شود برای مسوولان.

اما مطبوعات آن زمان، برخلاف مصیبت مرگ تابستانی نوجوانان، بر روی فاجعه ی زمستانی، سرپوش خفه گی جمعی نگذاشتند. وجدان جامعه بیدار شد، اعتراضها بالا گرفت، مردم بار دیگر به مسوولان با اعتراض بلند یادآور شدند که بیش از این به ارزش جان آدمیزاد در این سرزمین بی اعتنا نمانند و حتا در صورت اقتضای مصلحت آن را در کمال خون سردی زیر پا نگذارند. اما این بار مطبوعات گویا خط گرفته بودند که کم تر بنویسند، احساساتی نشوند و حتا سنگدلی حرفهیی داشته باشند و افکار عمومی را نرتجانند. نتیجهی این بی اعتنایی رنج آورتر بود، اهانت بار هم بود. اما کار تمام نشد. سرپوش مانع انتقال دردهای جامعه از سوی آحاد آنان به یکدیگر نگردید. خشم با نفرین درآمیخت. آنان فرزندان معصوم و محروم سرزمین نفتزدهی جنوب کشور ما بودند؛ مازدان کارگران و کارکنانی که با کم ترینها ساختهاند و قهرمانان ناشناخته باقی

این گونه نباشد که مطبوعات مجوزدار، صفحهی محیط زیست درست کننـد تنهـا

آی مطبوعات! ۱۰۳

برای این که بتوانند به حرفهای بی خطر و بی ضرر بپردازند، اما در آن صفحه هم باز به اندازهی کم ترین یا زیر خط سبز هم حرف نزنند. مطبوعات باید هم چنین پاس بان بیدار میراث فرهنگی و محیط زیست باشند. من خودم نامه یی با بیش از دویست امضا را که درباره ی آلوده گی و تملک و ساخت و ساز ناهنجار و نابودی محیط کوهستانی شمال تهران (مسیر در که) ابراز تاسف می کرد و هشدار می داد، به دفتر ریاست حفاظت محیط زیست و دفتر رییس جمهور تحویل دادم، اما دریغ، نه جوابی آمد، نه پیامی، نه زنگی، نه واکنشی و نه دستوری، هیچ چیز. اما به جز آن رونوشت نامه را به خبر گزاری های ایران و به همه ی روزنامه های اصلاح طلب فرستادم، و باز دریغا از یک گزارش کوتاه یا حتا درج یک خبر، در حالی که در همان صفحات محیط زیست کذا خواننده ی خبرهایی از مسایل زیست محیطی بوده ایم که یک صدم خطر نابودی محیطی، نشاط ملی، سلامت اجتماعی، ورزش گریزی و بروز آسیب های اجتماعی را که ما یادآور شده بودیم نداشت، اما چاپ می شد.

نامه ی ما ظاهرا به بیداری وجدان اجتماعی می انجامید و این شاید در عرف داروغه های امروزی اندیشه و بیان به معنای «آلوده نمایی» است. تفسیر درست آن این است که بگذار هر بلایی بر سر محیط زیست می آید بیاید شما هم آن را ببینید و آلوده گی اش را از روی پوست تا اعماق جان خود تجربه کنید اما دم بر نیاورید زیر ا آگاهی همه گانی اجتماعی عینیت یافته، با برخی معیارهای برخی کسان، بسی هول ناکتر از آلوده گی های گسترده ی ضد سلامت است.

دو تن از هم کاران نزدیک اتاق بازرگانی به طرز مرموزی به قتل رسیدهاند و اسنادشان که گویا حاوی اطلاعات عمل کردهای مالی برخی مدیران بوده است به سرقت رفته است. یکی آقای سرمدی بود که در آستانهی انتخاب دورهی اول خاتمی پس از برگزاری جلسات و ارایهی طرح جدید هم کاری با دولت ایشان کشته شد و هرگز قاتل یا قاتلاناش نیز شناسایی نشدند، اما شماری از اسناد مالیاتی آن به سرقت رفت، دیگری آقای بنکدارپور بود که در خانهاش به قتل رسید و اسنادی که گویا زمانی در حضور جمع به داشتن آن می بالید و آن را افشاگر می امید ربوده شد. حقوق دانانی حقوق بگیر، هم کار یا نزدیک به اتاق هستند که از ماوقع خبر دارند و به ویژه می دانند چه کسان دیگری از آن مطلعاند و صدای اش را در نمی آورند. اما روزنامه هایی در کار نیستند که خواهان پی گیری موضوع باشند و نگذارند در سرزمینی که وکلایی به خاطر دفاع از حقوق قانونی مردم این چنین تاوان سنگین پس می دهند، خیلی از کسان به

سرپوش گذاشتن برروی ماوقع به ایجاد حصار امـن بـرای نـامنسـازان کمـک کننـد و حقالعمل بگیرند. روزنامههای ما باید سنگر مبارزه با دارودستههای شبه مافیـایی بـومی باشند. باید بحثها را باز کُنند.

این مطبوعات فعال و بیدارند که میتوانند و میتوانستند فعالیت سودجویان برجساز میراثشکن را که در مجاورت و محدودهی ممنوع میدان نقش جهان (همانجا که در سدهی گذشتهی میلادی، آندره مالرو آن را یکی از سه میراث بنایی بزرگ همهی تاریخ همهی بشریت دانسته است) میآیند و برج جهان نما میسازند، افشا و آن را متوقف کنند. در مطبوعات آزاد معلوم می شد که وقتی یونسکو چنین میدان شـگرفی را از فهرست آثار جهانی حذف کند چه زیانهای هنگفت اجتماعی و سیاسی و اقتصادی و فرهنگی و امنیتی متوجه ملت ما میشود. و از آن سو، باز در مطبوعات واقعا موجود بود که معلوم می شد چرا ناگهان نمایندهی اصلاحطلب مجلس و رییس انجمن صنفی مطبوعات، آقای مزروعی، از در دفاع از سرمایهی برجساز در میآیند و آن همه گفتههای پیشین در دفاع از مردم، هویت ملی آنان را نادیده می گیرند و می گویند این برج با پول مردم اصفهان ساخته شده است. می توانستیم به دفعات و با استدلالهای گوناگون نشان دهیم که بله آن پول، پول مردم است اما پولی که از دستشان رفته و به جیب برجساز سرازیر شده است. اصفهان و حوزهی نفوذ مستقیم آن در حدود ۱/۸ میلیون نفر جمعیت دارد، انصاف بدهید آیا بیش از ۱۰۰ نفر از آنان از مالکان آن برج محسوب می شوند که حالا می خواهند هویت و یادگار فرهنگی آن ها را نیز به ازای متر مربعی ۱۰۰ تا ۲۰۰ هزار تومان بیشتر از آنها بگیرند؟ وانگهی آگر مالکان خطا کردهاند باید تاوان اش را بپردازند و اگر مدیران دستور نادرست دادهاند باید زیان مالکان را جبران و خودشان نیز مواخذه شوند. داستان روشن است. پس اگر حتا نه موج توفندهی مطبوعات که جریان آرام رودخانهی آگاهیبخش آن راه افتد، نقش نمایندهی محترم در آن برجسازی و از قضا در مقام صنفی مطبوعات و سیاست گذار ارگان اصلاحطلبان که هرگز از ممنوع ساختن چاپ عدالتخواهان آزادی خواه رادیکال دست برنمی دارد، روشن تر می شود.

مطبوعات آزاد و بیدار و بیدارگر نمیتوانند بگذارند بیدادگری نظیر آنچه بر خبرنگار جانباخته در راه وظیفهی پیامرسانی، زهرا کاظمی رفت، فروکش کند. آنها در زمانی و برای مدت کوتاهی نگذاشتند دستور فتیلهها را پایین بکشید به اجرا گذاشته شود، تازه حاصل آن تلاش آنان آن شد که، متهمان زنجیرهیی و آمران آنان در أى مطبوعات! 10

پشت پرده ماندند. از آن بدتر بر وکیل شجاع، آگاه و مسوول و انساندوست و آزادیخواه آن ناصر زرافشان آن رفت که رفت. اما باکی نیست، آگاهیها، سرمایههای توانمندی اجتماعیاند و وقتی رشد کنند روزی اهرمی خواهند شد که تکیهگاه خود را بر میگزینند. این را مدیون مطبوعات در گذشته نیز بودهایم. اما بدا اگر امروز، در ایس هنگامه ینیاز به آگاهی و بیداری برای حیات ملت و آزادی انسانی، مطبوعات خود به دستهایی برای پایین کشیدن فتیله تبدیل شوند. آنان به ازای روشن نگهداشتن چراغ آگاهی مردم در برابر عوامل دربندیها و عقبمانده گیها است که قدر می بیند.

با یادآوری نام ناصر زرافشان عضو کانون نویسنده گان و عضو پیشین هیات دبیـران یاد زحمتهایی که او همراه با همهی ما برای حفظ سنگر مستقل فرهنگی، غیرسیاسی و غیرجناحی کانون، برای دفاع از آزادی اندیشه و بیان و قلم کشید، میافتم و یاد تلاش پر ارج پیشینیان. آنان آنرا از ۳۶ سال پیش به این سو دست. سينهبهسينه، رنجبهرنج و جانبهجان به ما به امانت دادند. جا داشت در مطبوعات آيران آرای این نویسنده گان دگراندیش و آزاده و چیره دست کشور، که به حق جای گاهی برجسته درجهان ادبیات و قلم دارند، هر روز و هر روز بازتاب می یافت. جای چنین نشریاتی خالی یا سبز است، وگرنه راستی چه تعداد از نویسندهگان کانونستیز تاکنون در عرصهی جهانی جایی و پروازی و صدایی به اندازهی یک زنبور باز کردهاند و توانستهاند فرهیخته گان جهان را به ادای احترام به سرزمین ادب پرور و مردم شریف و مبارز و آزادیخواه آن جلب کنند. میدانید چهقدر این نویسنده گان مستقل و متعهد و قوی در لرزانیدن دستهای متجاوزان به حقوق ملی ما و در بازداشتن آنان از هرآن چه می خواهند و دست کم به واداشتن شان به رعایت حرمت ایرانیان و کرامت مردم میهن موثر بودهاند. کاش مطبوعات به روال انتظاری بودند تا از این مهم هرچه بیشتر آگاه می شدیم، گرچه بی گمان احساس درست ما این است که بهقدر کافی در میان مردم فرهیخته و آزادهی وطنمان پایگاه و جایگاه داریم. ر

اما سخن من این است که اگر چنان بود وضع مطبوعات که باید باشد معاونت فرهنگی وزارت ارشاد، نمی توانست این چنین آسان و بی پروا، در نهایت نادرستی و بی پایه گی استدلالی، حکم محکومیت کاتون نویسنده گان و دستور محرومیت آنان را از داشتن اجازه ی دور هم جمع شدن صادر کند. زهی به احساس مسوولیت و ادای تکلیف این مامور دولت که در ازای شغل و دریافتی از این ملت، شایسته ترین نهاد فرهنگی مستقل و غیردولتی آن را به جرم داشتن «پس زمینه ی سیاسی»، از حق ثبت شدن

محروم می سازد. در مطبوعات آزاد زیاد کسان پیدا می شدند که به او بگویند شما مگر بنا به تعهد اخلاقی و حرفه یی خود نباید مدافع اهل قلم باشید؟ شما مگر از افتخارات دوره ی نیابت صدارت تان نباید به حکم تعهدی که دارید و حقوقی که می گیرید یکی هم اندک دفاعی از نویسنده گان باشد؟ چه طور شد که تا کمی هوا پس شد، ناگهان از قبیله ی روشن فکران که خود تان را زمانی عضو آن می دانستید بیرون شدید و به خیمه و خرگاه جفاپیشه گان پیوستید؟

برای ایشان هم خوب بود که این یادآوری را می شنید که آقا سرانجام روزی عمر منصب شما پایان می باد، اما این داوری فرهیخته گان، کانون ماند گار نویسنده گان و همه ی مردم کتاب خوان و فرهنگی است که جای گاه ابدی شما را ثبت تاریخ می کند. تاریخ و داوری مردمی ارزش زیادی برای آن کسانی که در خواست به حق و انسانی ما را فقط به کمیسیونی در مجلس ارجاع داده اند قایل نخواهد شد. راستی شغل و مقام این قدر اهمیت دارد که شما را به جای انجام وظیفه در مسند قاضی بنشاند تا بی هیچ دلیل و سند، ما را نه کانون صنفی و فرهنگی که جمعیت سیاسی بخوانید. آیا این منصب و منفعت و مصلحت آن قدر است تا شما را با پرونده سازان علیه کانون هم دست کند آن هم با فراموش کردن این تجربه که مگر با اعلام و دستور تعطیلی و به اطاعت واد اشتن می توان واقعیت جاری و پویای یک حرکت مسوولانه و ریشه دار اجتماعی چون کانون نویسنده گان ایران را باطل کرد؟ چه ثبت مان بکنید، چه نه، ما بوده و هستیم و فردا را هم آینده گان را باطل کرد؟ چه ثبت مان بکنید، چه نه، ما بوده و منعی می و منه دار ایم می از باطل کرد؟ چه ثبت مان بکنید، چه نه، ما بوده و

اما در سرزمینی که ابر و باد و مه و خورشید و فلک و قاضی و مدیر کل و معاون مطبوعاتی و واعظ و محتسب و مفتی و عسکری و محصل و معلم و کارگر و دهقان و سقط فروش همه اهل سیاستاند، و ناگزیرند که باشند، آیا تنها باید این کانون نویسنده گان باشد که با آن همه اعضای برجسته و افتخار و سابقه و تلاش و جانباخته گیها برای دفاع از آزادی بیان و اندیشه و قلم حق دفاع از عضو نویسنده گان خود و حق محکوم کردن بستن مطبوعات و زندانی شدن نویسنده گان و روزنامه نویسان باشد.

ُباری مطبوعات آزاد کـه وجـدان هوشـیار آزادیانـد نیـز اجـازهی ایـنگونـه خردهفرمانرواییهای ویرانگر عذابآور را نمیدهند. بههرحال ما میمـانیم، آزادی هـم أى مطبوعات! ١٠٧

میآید و این گونه دستور صادر کردنها و تحدیدها و تهدیدها هم میروند. به احتمال بسیار قریب به یقین و به گواهی همهی تاریخ گذشتهی ما زندهگان، فردا باز خورشید رخشان خواهد دمید.

روی سخنام در واخـوانی ایـن دو بیـت از غـزل ابتهـاج بـه مطبوعـات و صـاحب مسوولیتهای کم وفادار یا ناوفادار است:

این ذرهمیشه درصدف روزگار نیست می گویم ات ولی توکجا گوش میکنی جام جهان زخون دل عاشقان پراست حرمت نگاه دار اگرش نوش میکنی

## بلای جان اندیشهی شریعتی<sup>.</sup>

کسی که کارش تولید نظریه در حوزههای اجتماعی و انسانی است، کسی که با ایدئولوژیها ور میرود و کسی که ایدئولوژی دارد، و شاید فعال سیاسی باشد یا نه، به هر حال روشنفکر است. به این معنا علی شریعتی یک روشنفکر بود: صاحب ایدئولوژی مذهبی رادیکال، گرچه نه چندان سنتگریز، کسی که تلاش میکرد نظریههای تازه بر بنیاد جنبش رادیکال اسلامی بهویژه آیین شیعی و شافعی، برای برخورد با بحران عظیم اجتماعی، یعنی عقبمانده گی، استعمارزده گی و استبداد، بنا کند.

در برخی از باورهای اجتماعی یا کارشناسی، خلاقیت و نقاد بودن به عنوان نسخههای اصلی روشن فکری به کار میروند. علی شریعتی تلاش می کرد چیز تازهیی خلق کند زیرا با موارد سیاسی و اجتماعی تازهیی روبه رو بود. او نقاد و متعلق به منش اجتماعی رادیکال بود. رادیکالیسم او از جنس جهان سومی فرانتس فانون بود اما تمام تلاش اش پیدا کردن مبانی تئولوژیک تبلوریافته در تجربه های صدر اسلام و آموزه های شیعی و شافعی برای راه حل های رادیکال خود بود.

او از فلسفه و فلسفیدن بر کنار ماند، اما جامعه شناسی او، بر که یی و ملغمه یی بود از دور کهیم، وبر، مارکس و فانون که او را در خود فرو می برد. من خلاقیت موفقیت آمیزی در کار او ندیده ام؛ آن ها را خوانده و برخی را دو یا چند بار خوانده ام. با این وصف، او روشن فکر بود. او در میان شش عرصه ی مهم بحث روشن فکری، حقیقت، عدالت، زیبایی، آزادی، رفاه و بالنده گی، بیش تر به حقیقت و عدالت می پرداخت. اما از مسیر راه های عملی که می توانست از آموزه های قرآن و پیامبر و اولیا بر خیزد، به طور ضمنی

\*- مامنامهی نامه، شمارهی ۳۰، خرداد و تیر ۱۳۸۳.

بلای جان ... ۱۰۹

یا کمتر صریح به مقوله ی آزادی می پرداخت از این روی از یکی از دلمشغولی های مهم آن شش عرصه فارغ نبود. چهل سال پیش «هافستاتر» گفته بود وابسته گی روشن فکر به حیات اندیشه چنان است که یک دلبسته گی مذهبی را تداعی میکند. شریعتی در همان زمانها هر دو را داشت: علاقه به ساختن اندیشه و علاقه به مذهب. با این وصف شريعتي انديشهيي آن چنان جامع، كارآمد، گسترشيذير و نقديدير و تحليل شدنی ارایه نداد که بتواند برای نسل امروز زایایی داشته باشد. گرچه شیفته گی او به عدالت و مبارزه با ناسامانی های اجتماعی و سیاسی او را به رادیکالیسم اجتماعی ر منمون می شد و دل بسته گی به کسانی چون کارل مارکس و فانون و به گونه یی ینهان به دبره، کاسترو و چه گوارا، و آشکارتر به انقلابیهای الجزایر را در او میانگیخت، اما از حیطه ی اندیشهورزی سطحی برای چفت وبست زدن بین میانی فکر دینی و ترقیخواهی رادیکال بیرون نیامد، مگر در مواردی بسیار استثنایی. آئار برابریخواهانهی او کمتر به مطالعهی ژرف پیرامون مارکسیسم، چپ نو، استالینیسم و تروتسکیسم، چپ اروپایی، مکتب فرانکفورت، ساخت گرایی، اگزیستانسیالیسم (این یکی تا حدی بیشتر) می پرداخت و به این سبب بیشتر رهنمود و دستورالعمل یا نظریه های به شدت آمیخته با خطا به بیرون می داد تا تحلیل های کاونده و قابل زه و زاد ذهني و عملي.

برعلیه کلیت و ساختارهای اساسی نظام سرمایه داری، مواضع ایدولوژیک یا علمی- تحلیلی نداشت. شکایت شریعتی از ظلم سرمایه داری بود نه از خود آن. سوسیالیسم مورد حمایت او نیز از همین مبنا بر می خاست، اما به هرحال او سوسیالیست بود. من نمی توانم بر اساس آرای او، او را چیزی بیش تر از یک اصلاح طلب رادیکال بدانم. او انقلابی نبود. در تمام آثارش به مکانیسمهای فلاکت اقتصادی و اجتماعی به ویژه مسایل کارگری و دهقانی اشاره یی نداشت در عوض اسطوره های درس آموز نبی اکرم و اولیا به ویژه علی بن ابی طالب، فاطمه زهرا و حسین بن علی را می پرورید.

به هرحال تجربه گرایان، طرف داران مهندسی اجتماعی و پراگماتیستها، که هر میخی بر هر جا بزنند چهار تا میخ و چکش به نفع تثبیت نظام قاهر و جابر و ظالم میزنند، برآن اند که روشن فکران دارای ایدولوژی، از یک دید خیال پرورند و از دید دیگر جزم گرا. اگر این درست باشد، می تواند یک امتیاز ویژه برای روشن فکران منتقد و ساختار شکنان آینده ساز، و نه پوچ گرا و سردر گم به حساب آید. علی شریعتی از این

امتیاز برخورد بود، زیرا اگر امروز زنده بود به زبان فیلسوفان خطرگریز و عافیتطلب که پایان ایدئولوژی و پایان تاریخ را نیز اعلام میکنند، مییابد به عنوان یک جهادگر در آماج حملهی اصلی قرار میگرفت.

نکتهی مهم اما، ارزیابی آثار به جا ماندهی شریعتی نیست، بل که این پرسشها از او و از پیروان او است که اگر امروز زنده بود با ره توشهاش چه میکرد. بیست و پنج سال تجربه، آیا او را نباید از حکومت دینی آنهم با آن خصلتیابیهای مصنوعی و مندرآوردی و صرفا آرزویی که سعی میکرد مدام بسازد، برحذر میداشت؟ آیا اگر او به عدالت پای بند بود آن را در اندیشهی نولیبرالی جهانیسازانه جستوجو میکرد یا در نقد جهانیسازی و توصیه برای جهانیشدن دموکراتیک؟ اگر عقب نشینی نمی کرد باید در پی گیری جهانیشدن دموکراتیک نسبت به اعتقادات خود به سوسیالیسم کاوشی، تجلیل انتقادی و نگرش جامعتری به کار می برد. اگر شریعتی بود باید نه خاتمی و نه سروش بل که دست کم ترکیبی از کدیور و پیمان می شد تا مشخص شود روزی او بوده است.

من از کسانی که می گویند شریعتی آمد، بازرگان و نهضت آزادی آمدند و همزمان و بعدها پیمان و سحابی آمدند تا جریان سالم تکامل اجتماعی ریشه گرا و معطوف به عدالت و دمکراسی را به انحراف بکشانند خنده ام می گیرد. از آنان می پرسم مگر قرار است و قرار بوده است، همه گان دست روی دست بگذارند یا خود را به خواب بزنند تا نظریه پردازان ما با خیال راحت راه افق درخشان آزادی و سوسیالیسم را در کوچه باغهای دل نواز طی کنند. به جز آن، چه کسی گفته است آنها آمدند تا ما کارمان را نکنیم؟ یا چه کسی به خود اجازه ی این داوری شده» بودند؟ ما نباید ضعف خود، نقاط قوت کسانی مثل شریعتی که با مصالح شده» بودند؟ ما نباید ضعف خود، نقاط قوت کسانی مثل شریعتی که با مصالح ماختمانی جامعه و مردمی که از سوی دستگاه ملوکانه هیچ اجازه ی رشدی به آنان داده نمی شود و سرانجام شرایط تاریخی اجتماعی را نادیده بگیریم.

شریعتی نمی توانست و امروز نیز پیروان ناب او نمی توانند ریشههای بیعدالتی و خودکامه گی را چنان دریابند که برای حرکت به سمت حـذف نهایی آنها راههای مطمئن و نیروی پایدار را تدراک ببیند. چیزی را که به حوزهی باورمندیهای فـردی و اخلاقی تعلق دارد نمی توان جزماندیشانه به حوزهی روشن فکری کشانید. روشن فکر این را بر نمی تابد. اما در پاسخ مخالفان روشن فکران ایدئولوژیک و طـرف داران زایـش بلای جان ... ۱۱۱

بچههای مردهی ادبی و نمایشی و تجسمی و فلسفی باید عرض کنم اتفاقا هیچ گاه مانند امروز آرمانها و باورها به یاری انسانهای درمانده نیامدهاند هر گز در طول تاریخ نیروهای متکی به عمل گرایی سودجویانه و مصلحت گرایی، این چنین، زنجیر گسسته و دریده به جان مردم جهان نیفتاده بودند. به این ترتیب اندیشهی شریعتی نه به این دلیل که ایدئولوژی رادیکال داشت بل که برعکس به خاطر آن که بهقدر کافی رادیکال نبود و حال با گسست قاطع زمان، «این جاری بیرحم»، روبهرو شده است. او به این دلیل که شکاکیت و انتقاد آزادانه در کنار جستوجو برای دریافت، و نه فقط تشریح، به خاطر تغییر منطقی و اساسی، و نه تنها خطابه برای امیدهای زیبا را دارا نیست، از زایایی بازمانده است.

# هم آوایی روشن فکران و مردم

مهمترین پدیده ی تاریخی از آغاز تولد نظام سرمایه داری صنعتی تاکنون، تولد و رشد طبقه ی کارگر با سرعت ها و کیفیت های متفاوت در جوامع مختلف بوده است و نه تولد لایه ی روشن فکری که بخش اعظم آن به طبقه ی متوسط جدید تعلق دارد. طبقه ی کارگر محصول تولد و رشد سرمایه داری است. روشن فکران عصر سرمایه داری نیز محصول همین عصرند. اما طبقه ی کارگر در صورت بندی های اجتماعی – اقتصادی پیشاسرمایه داری حضور نداشت، در حالی که روشن فکران که به عنوان یکی از سه رکن نخبه گان، در کنار دو رکن دیگر یعنی مدیران صنایع و خدمات و مقام های بلند پایه ی حکومتی، در گذشته نیز حضور داشتند. مثلا در آسیا، به جای مدیران صنایع و خدمات، کارگزاران کشاورزی و آبیاری مشغول وظیفه بودند و به جای مقام های بلند پایه همان دیوانیان و امیران و سرداران.

روشن فکران در جوامعی که بیبهره از فرهنگ نوشتاری بودند به شکل جادوگران، خنیاگران، نسبت نویسان و کارگزاران مناسک ظاهر می شدند. در جوامع دارای فرهنگ نوشتاری به صورت فلاسفه، حکما، شاعران و شارحان و جز آن انجام وظیفه می کردند. در ایران روشن فکران وابسته به دربار بخش قابل توجهی بودند، اما این همه، حضور نخبه گان علمی و اندیشه گی با استقلال کامل یا نسبی به شیوهی خاص مثلا حافظ و فردوسی یا استقلال طلبی ایدئولوژیک مانند مسعود سعد سلمان و ناصر خسرو را نفی نمی کرد. از چند سال پیش از مشروطه و از سرآغاز دورهی بیداری، روشن فکران مستقل از درون طبقهی متوسط نوگرای شهری به پا خاستند و تنا پس از مشروطه پیش آمدند. نمونه های آن در طیف گسترده ای کسانی بودند چون ملکم خان، میرزا

\*- ماەنامەى نقد نو، شمارەى ١، مەر ١٣٨٣.

هم آوایی....

آقاخان کرمانی، آدمیت، حیدر عمواوغلی، عارف، ملک الشعرای بهار، میرزاده عشقی و... اما تحول اجتماعی و قطبیشدن ذاتی جوامع گرچه با همسانسازی فرهنگی و مصرفی نیز همراه بود، روشنفکری و نخبهگرایی را نیز قطبی کرد. روشنفکران هرچه بیشتر تکاپو می کردند تا از برزخ و در میانمانده گی نوع «مارکوزه» –که روشنفکران را هم خادم قدرت و هم نافی آن میدانست - بیرون بیایند. خود این تلاشها و حماسه ها و تراژدی های آن وجه مشخصی از عصر مدرنیته است. جلوه ی جهان سومی آن نیز برجسته گی ویژه ی خود را دارد. در سرزمین ما حلقه های روشنفکری، پرویز ناتل خانلری را در برابر صادق هدایت و او را در برابر تقی ارانی داشت و به ویژه روشن فکری در زمان پهلوی دوم مجیز گویان وابسته به ساواک و دربار و دستگاه دیوانی شاه را در برابر کسانی پهلوی دوم مجیز گویان وابسته به ساواک و دربار و دستگاه دیوانی شاه را در برابر کسانی پهلوی دوم محیز گویان وابسته به ساواک و دربار و دستگاه دیوانی شاه را در برابر کسانی پهلوی دوم محیز گویان وابسته به ساواک و دربار و دستگاه دیوانی شاه را در برابر کسانی پهلوی دوم محیز گویان وابسته به ساواک و دربار و دستگاه دیوانی شاه را در برابر کسانی پهلوی دوم محیز گویان وابسته به ساواک و دربار و دستگاه دیوانی شاه را در برابر کسانی معرف است و نه شگفت آن که ارزش های برجسته و ماندنی و جهانی متعلق به گروه هرچه مستقل تر و نمونه های عالی آنان مستقلان منتقد قدرت و وضع ناسالم موجود بوده است.

هم روشن فکران رادیکال، هم تحلیل گران جوامع صنعتی پیش رفته ی بی تف اوت شده از حیث سیاسی و هم آنان که شاهد افول جنبَش های کارگری، طبقاتی و دموکراتیک بودهاند، به ویژه با مشاهده ی نقش روشن فکران در جنبش های انقلابی و نهضتهای رهایی بخش جهان سوم و جریان های اصلاح طلب ساختاری پی گیر و سوسیال دموکرات به این نتیجه رسیده اند که بار اصلی تحول اجتماعی بر دوش روشن فکران است. شماری حتا جنبش سوسیالیستی را بیان گر ایدئولوژی روشن فکران ناراضی میدانند. به هر حال ایفای نقش تاریخی- اجتماعی، حتا نقش رهبری و به هم پیوسته گی ژرف طبقاتی بین نخبه گان از یک سو و کارگران و دهقانان و اقشار متوسط پایین از دیگرسو، که محصول نهایی ترین هم کنشی های قطب سازانه است، از دید این تحلیل گران مخفی مانده است. بگذریم از شماری از اینان که به خاطر عداوت و روحیه ی ضدسوسیالیستی کوشش

گروه دیگری روشن فکران و بخشهایی از دیگر نخبهگان را، جریان مستقلی در نظر می گیرند که بینابین صاحبان قدرت و سـتم گـران از یـک سـو و مـردم زیـر سـیطره و ستمدیده گان از دیگر سو قرار دارنـد. تنهـا ایـن بخـش از طبقـهی متوسـط اسـت کـه می تواند آزادانه «خیر حال را برای رفع شر آینده» قربانی کند.

تفسیرهای بالا، اگر توجیه گری حرفهیی پاداشجویانه یا وابسته گی نظری ناگزیر و مزمن به قدرت را از آنها بیرون آوریم، در بردارندهی بخشی از حقیقتاند. اما حقیقت

مربوط به جنبشهای انقلابی سوسیالیستی، رهایی بخش و اصلاحطلبی ساختاری را در عصر ما نمیتوان به هیچروی بی حضور طبقه ی کارگر و اقشار تحت ستم و سیطره توضیح داد. گرچه این توضیح در غیاب جنبش روشن فکری میسر است، اما یادمان باشد که جنبش کارگری برخلاف همه ی شکلهای جنبش اجتماعی (مثلا دهقانان) اساسا دارای آن چنان ماهیت اجتماعی است که نمیتواند بی نظریه سازی، هم کنشی با روندهای اجتماعی وارد شدن در روابط و نظریه های بغرنج به ویژه تمهیدهای دولت و قدرت اقتصادی، که همه گی نیازمند عنصر روشن فکری اند، به جلو برود روشن فکران نیز وقتی از قیادت و اسارت ذهنی و عملی قدرت بیرون میزنند و به جنبش کارگری و سوسیالیستی و آزادی خواهانه مستقل و پی گیر می پیوندند، برای خود ماهیت و جای گاهی اصیل و انسانی می یابند.

با پذیرش استقلال نسبی روشن فکران این را نیز باید بپذیریم که مجموع کارکرد نهادها، موسسات، دستگاه تبلیغاتی و سیاسی از یکسو و سلطهی انگیزها و وجدان نظام بازار از دیگرسو، از عمده ترین عواملی هستند که استقلال روشن فکر را به مخاطره میافکنند در واقع در یک نظام مسلط سرمایه داری و خودکامه گی سیاسی و فرهنگی، روشن فکران وابسته به قدرت به مراتب به گونه یی قیاس ناپذیر وابسته تر از کسانی اند که به جزم آندیشی ایدئولوژیک یا حزبی دگراندیشانه مبتلا شده اند. برای دومی روشن فکری مستقل قابل تایید نیست اما آن را معمولا به اشتباه که نیز به گونه یی سهم گین تحمل میکند، اما اولی در واقع مجموعه ی ساختمندی از جریان ویران سازی انسان

اگر استقلال نسبی روشن فکری را پایه یکار بگیریم، یک پرسش مهم این است که چه چیز او را به همدلی منظم و پی گیر با اقشار زیر ستم جامعه، به ویژه کارگران وا میدارد. واضح است که نخستین و مهمترین دلیل جذبه های مادی و موقعیتی، قدرت است. اما در کنار آن، و نه چندان کم اهمیت تر از آن، تبلیغات، مغز شویی و اعتقاد گریزناپذیر به نظریه های سست و توخالی یی است که شماری از روشن فکران را در طیفی از نظریه های جزیی و سطحی تا پایان و تا مغز استخوان گرفتار می سازد - نه این که از او کاوش گری ژرف، شکاک اما باورمند در عرصه ی نظریه اسازد. عوامل ترس و تربیت اجتماعی، مدرسه یی و خانواده گی نیز ایفای نقش می کنند - و گاه به گونه یی جدی.

اما از آنجا که روشنفکران تا ابد مستقل یا نیمه مستقل باقی نمیمانند، وابسته گی طبقاتی بهترین شاخص برای کشف چه گونـه گـی سـو گیری ضـدمردمی بخشـی از آنـان هم أوايي....۱۱۵

است. هنرمند روشن فکری که خیال میکند اگر برای بازار اثر هنری بسازد و بفروشد آزاد است- و واقعا نه برده- البته در جای گاهی مستقلانه تر از آن هنرمندی قبرار دارد که می گوید چون باخ و موتسارت و وردی در اروپا و فرخی سیستانی و رودکی نیز در این جا در دربارها و با مدیحه سرایی آثار جاودان خلق کرده اند پس راه من نیز و ابسته شدن به این و آن صاحب قدرت یا نهاد سرکوب است، هرچند توخالی و بی پشتوانه باشد.

با این وصف هر دو گروه به قدر لازم روح و خرد و منش در قلمرو آزاده گی و استقلال به کارنبرده اند. گروه دوم از نادانی در شناخت موقعیت های تاریخی هنرمندان وابسته به قدرت، و ماهیت آن قدرت و گروه اول از ناتوانی در شناخت برده گی نوین در سترونی به سر می برند.

اما چرا شماری از روشن فکران مستقل و مردمی از پیوستن یا یاری رساندن در عرصههای کاری خود به گروههای اجتماعی زیر سلطه و نیازمند هماندیشی سر باز میزنند؟ به گمان من شماری از آنان تحت تاثیر روشن فکران بازاری که خود را مستقل می پندارند قرار گرفتهاند و گمان می کنند مثلا بهترین کار برای کارگران، هیچ کاری نکردن است و گویا با این کار و تن دادن به بی عملی از اشتباههای احتمالی می گریزند. دلیل گروه دیگر فهمیدنی است، اما کامل نیست. آنها از اشتباه روشن فکران رادیکال، دموکرات و سوسیالیست که برای یاری به کارگران دست به حرکتهای فردی و جمعی زدهاند و عمل آنان مصیبت شکست و بدآموزی و یاس به بار آورده است، در سهای احتیاط آمیز نالازم آموختهاند. آنها توان واقعی و نیرو و آنگیزش عظیم و انسانی آن روشن فکران را نادیده گرفتهاند. آنان پنداشتهاند هر شکست برای توجیه بی عملی کافی است. آنها ندانستهاند که دهشت ناکترین سر کوبهای تاریخی آزاداندیشی و عدالت خواهی و به ویژه سرکوب چپ تجربه شده است و راه بهتر غوطه زدن در آبهای

گروهی نیز به چند باور نادرست چسبیدهاند و البته برای این که بدانیم انگیزه ی واقعی آنها چیست، به زمان و کار کاونده تری نیاز داریم. آنها می گویند طبقهی کار گر، در خود و برای خود ندارد. این طبقه آگاهی خود را خود به خود به دست می آورد و این از لحظه ی تولد جریان دارد و موضوع مداخله ی روشن فکران که یک پا این جا هستند کار آنان را خراب تر می کند. شماری از آنها کار گران را مقدس می پندارند و بی نیاز از آموزش، چالش و نقد، و گمان می کنند هرچه کار گران انجام می دهند همان خوب و سوسیالیستی است. این روی کرد البته با اتکا به خود انگیخته گی طبقاتی، برای

روشن فکران نقشی نه در درون طبقهی کارگر بل که در فضای عمومی اجتماعی برای منافع آنان و آرمان سوسیالیستی قایل است. این روی کرد در نقطهی مقابل این نظر که وظیفهی روشن فکرانِ آزاد، رهایی جو و سوسیالیست، رفتن به میان کارگران، کارکردن، آموختن و آموزاندن به گونهیی پی گیر و سازمانیافته است قرار دارد.

به هر تقدیر همان طور که این مبلغان بهظاهر کارگرگرا، که در واقع کارشان جز بیپناهی و بیعملی سودی ندارد، روی به روشنفکران اخته و نخبهگان نظریهساز سرمایهی انحصاری جهانی و راستهای نو و شبه فاشیستها نمیکنند و نمیپرسند شما از کجا مجوز تبلیغ ضد انسانی گرفتهاید، نباید از روشنفکران و دگراندیشان نیسز بپرسند که شما چهگونه نمایندهی طبقهی کارگر شدهاید؟

پاسخ بیعملیها فعلا در همین حد کافی است. اما برای آگاهی بیش تر خواننده گان باید گفت که روشن فکر سوسیالیست و طرف دار حقوق کارگر (از جمله حقوق و دستمزد، شرایط کار، اشتغال، خانواده و جز آن) قرار نیست از این و آن سندیکا بهویژه سندیکاهای صوری و توقف گرا که مورد نظر بیعملان است جواز نماینده گی دریافت کند و کارشناسان و روشنفکران مفنگی گوشهنشین و هاچوواج مانده به قدرت سنلطهی امریکا نیز مثلا از جبی ام، مایکروسافت، هیولت پاکارد، بنیز و دیگران نماينده كي نگرفته اند و فقط اينجا و آنجا پاداش هايي به جيب ميزنند. روشين فكران دگراندیش نیز میتوانند و میباید براساس روح آزاده گی خود بهجای غلم آلاف آلوف و يول بساط و سور و سات، غم خوار آن ۱/۴ ميليارد فقير و آن ۳۵۰ تا ۴۰۰ ميليون بی کار و آن میلیونها بی کار پنهان جهان و سرانجام آن کموبیش ۴ میلیون بی کار در ایران که در کورهی تورم ۲۰ درصدی هم می سوزند و حدود ۷۵ درصدشان به همراه خانواده در زیر خط فقر مطلق در عذاب به سر میبرند، باشند و برای آنان پژوهش کنند و بنویسند. آنها می توانند دست دوستی به سمت کارگران دراز کنند و در برابر این زیاده گویی بیعملان و روشن فکران وابسته که «امور کارگران به شما روشن فکران نیمه مرفه چه ربطی دارد» بگویند به شما چه ربطی دارد که به ما چه ربطی دارد؟ متاسفانه کارگران ما تشکلهای واقعی و مستقل و صدای رسای خود را هنوز ندارند تا به گستاخان ضدکارگری بگویند راه حجرهی آنها از کدام طرف است و معرکه گیران را نیز نگذارند دستشان را باز پر از خاک از جیبشان بیرون آورند و آن را زیر عنوان استاد و دانشمند و روشنفکر به چشم مردم بپاشند.

#### راه سوم، کژ راهه است<sup>.</sup>

■ راه سوم چیست؟ آنچه امروز راه سوم مینامیم در کـدام جهـان فکـری یـا سیاسی شکل گرفت؟ راه سوم دربارهی مسایل مبرم چهان امروز چه میگوید؟ (ایـن مسایل را به انتخاب خود مورد بحث قرار دهید).

این راه سوم یک اختراع ضروری بخشی از سرمایهداری است که بهویژه در اروپا با تنگی نفس روبهرو شده بود و از اواخر دههی ۱۹۸۰ با ماموریتی که به حزب کارگر انگلستان داد و در واقع ماموریتی که این حزب برخود تکلیف دید به تدوین نظریه و راه و روش هوشمندانه و از خیلی جهات تکراری دست زد. تقریبا مانند همیشه آنها کار خود را با نقد بازار یلهی نظام سرمایهداری (که من به جای بازار آزاد به کار میبرم تا واژهی «آزاد» را نجات دهم) و سوسیالیسم دولتی شروع کردند. واضعان میگفتند نظام سرمایهداری اس برای همه گان می شروع کردند. واضعان وضع طبقاتی مانع ایجاد فرصتهای مناسب برای همه گان می شود. همچنین به گمان آنان سوسیالیسم دولتی مانع آزادی فردی می گردد. این واضعان در واقع کسانی جز آنتونی گیدنز و چارلز لیدبیتر (به عنوان نظریهپردازان) و تونی بلر و گوردون براون (به عنوان عامل اجرای سیاسی) نبودند.

آنان میخواستند اقتصادی بنا کنند که در آن انتخاب فردی در بازار و فرصتهای اجتماعی در دولت رفاه با هم درآمیخته باشند. این اسم ظاهر قشنگی دارد و به جز بوالهوسیهای نظری کممایه، منتقدان کارکردهای نادرست دولتهای سوسیالیستی و منتقدان نااساسی سرمایهداری را نیز میفریبد؛ البته موضوع برای کارشناسان و

<sup>\*-</sup> مصاحبه، ماهنامه ینقد نو، شماره ی ۲، آبان ۱۳۸۳.

نظریهپردازان حرفهیی دلمشغول به این شـیوهی فـرار از نقـد اساسـی سـرمایهداری و درک سوسیالیسم تقاوت دارد.

این راه سوم در همان دستگاه نظری- سیاسی جناح راست حزب کارگر شکل گرفت و پس از تولید انبوهی از کتابهای توضیحی بیفایده یا کمفایده که از سوی گیدنز چاپ شد، و میشود، البته فرصت پیدا کرد تا در اواخر دههی نود چند نمایش اولیه مثلا برای خودمختاری ایرلند برگزار کند و از آن پس در راه اجرای ماموریتهای سلطهگرانهی جهانی سرمایهداری بتازد. چند مورد از بحثهای راه سومیها امروز چنیناند:

 سروری امریکا قطعی است و راه سوم نباید به رغم زور گوییها و هرجومرج نظام جهانی که امریکا آن را رهبری میکند و راهبردهای آن را بر اساس زور میدهد آن را انکار کند. باید آن را پذیرفت و در سایهی آن به فکر بقیهی کارها بود. آزادیخواهان و عدالتجویان طرف دار نظم عادلانه یجهانی که خواهان نابودی این نظام زور و سلطه اند در معرض سخت ترین حملات راه سوم قرار دارند.

 راه حل اساسی اقتصاد بازتوزیع درآمد نیست بل که یافتن راهـی است کـه درآمـد همه گان بالا برود و این جز با افـزایش مسـوولیت فـردی و دسـت شسـتن دولـتهـا از سیاستهای عدالت و توسعه ی اجتماعی و روی آوردن به سیاستهـای اشـتغال میسـر نیست. این که هیچیک از راههای بالا رفتن درآمد همه گانی از زمـان تهـاجم سـرمایه در میانه ی دهه ی هشتاد و همزمان با آن شکل گیری سنجیده و حسـاب شـده ی راه سـوم هر گز بالا نرفت و برعکس به عین سیاستهای اقتصاد ناعادلانـه ی منجـر بـه رسـیدن شمار فقیران جهان به ۱/۴ میلیارد نفر (به جای کمتر از ۱ میلیارد نفر پیشبینی شده ی آنها بهعمد و مدام روی خود را از تابلو آمارهای جهانی زنده گی مردم بـر مـی گرداننـد، اما از نماگرهای کامپیوتری قیمت سهام نه.

 راه سوم پذیرفت که در کنار امریکا به حمله و کشتار مردم عراق دست بزند و تاریخ شرمآور حمایت لیبرالیسم را از همه یخودکامه گانی چون صدامها و پاد صدامها فراموش کند. این بار حتا متحدان اروپایی با امریکا و انگلستان برای حمله به عراق همکاری نکردند. راه سومیها که زمانی با داشتن متحدی چون کلینتون به خود می الیدند، اکنون بر ویرانه های عراق کوکو میزنند و یاد روز اعطای استقلال نسبی به ایرلند را زمزمه می کنند. شرودر، متحد دیگر راه سوم، در آستانه ی ورشکسته گی راه سوم.... ۱۱۹

سیاسیِ باز هم بیشتر قرار گرفته است و برای نجات مدام به راست میغلتد. نـوبر بهـار راه سوم در فرانسه ژوسین از حزب سوسیالیست بود که بـه خـاطر سـختگیـریهـای اقتصـادی سـخت ناامیدکننـدهاش کـم مانـده بـود یـک فاشیسـت یعنـی لـوپن را بـه قسمتهای بالایی هرم قدرت بکشاند.

 راه سومیها برای مسایلی چون آموزش، تامین اجتماعی هیچ کار نکردند که سهل است بخشی از دست آوردها و وعدهها را به گل نشاندند. بلر در جایی گفته است: «گرچه تاکنون به آموزش و بهداشت و مسایل داخلی نیز پرداختهام اما حالا باید کاری کنم که همه گان فکر کنند واقعا به این موضوع بر گشتهام» و به طور ضمنی منظ ورش آن بود که باید به مردم کلافه شده از جنگ بی ثمر و بدبختی آور عراق که در تورم و بی کاری می سوزند چیزی بگویم. راه سومیها که از سیاست «الویت رفاه اجتماعی» بریدند و به سیاست «الویت اشتغال» که گویی کارسازتر از سیاست های عدالت اجتماعی است، تورم شدند. انگلستان بی کاری ها و تورمهای بالاتر را نیز تجربه کرده بود اما راه سومیها نیز اگر طلا نیاوردند از دستیابی به برنز و نقره در این عرصهی رقابت باز نماندند.

■ تاریخچهی راه سوم از زمان پیدایی جنبش چپ مثلا از اواخر سدهی ۱۹ تــاً بــه امروز چیست؟ آیا تاریخ تحول دارد یا صرفا واکنشهای پراکنده در برابر سرمایهداری و سوسیالیسم است؟

آنچه به راه سوم اشتهار دارد از اواخر سدهی نوزدهم تاکنون عبارت بود از چند واکنش برههیی فکری و نظری در برابر کارکرد تمام لیبرالی سرمایهداری به نحوی که همزمان بتواند مانع حضور و ورود سوسیالیسم و ایدئولوژی کارگری گردد، و در واقع این دومی همیشه از اولی مهمتر و جدیتر از آب درآمده است. به این ترتیب راه سوم تاریخ و تاریخچهی به هم پیوستهیی ندارد بل که عبارت از چند تاریخک نامرتبط است. واکنشها برحسب زمان وقوع عبارت بودهاند از:

سوسیالیسم اصلاح گرا که از اواخر سده ینوزدهم در داخل حزب سوسیال
 دموکرات آلمان شکل گرفت و به سایر احزاب سوسیال دموکرات اروپا راه یافت و در
 برابر چشماندار انقلابی کارل مارکس مطرح شد. یکی از نظریه پردازان اصلی را مطرح
 کرد و به قول خود راه سومی را بین سرمایه داری و سوسیالیسم انقلابی پیش نهاد.

در دوران انقلاب بلشویکی روسیه جریان دیگری مطرح شد که اساسا علیه نظریهی

برنشتاین موضع گیری های نظری قوی و روشن فکرانه داشت. این جریان به رهبری كالوتسكى همانديشى هايى نيز با رزا لوكزامبورك داشت كرچه اختلاف بينش بين آن دو زیاد بود. این جریان مایل بود بین شکلهای انقلابی چپ و عمل کرد راست قرار بگیرد و بدینسان علیه هر دو نظریهسازی می کرد. اختلاف نظری کائوتسکی که صرفا به مبارزهی پارلمانی اعتقاد داشت و لنین که کارکرد پارلمانتاریستی را در مقایسه با حرکت انقلابی بلشویسم، در روسیه بیفایده و شکست آمیز میدانست جدی بود. اما رزالوكزامبورگ بهرغم اختلافي كه بر سر موضوع امپرياليسم و موضوع مليتها با لنين داشت، با آن که روش های تحکم آمیز و جای گزینی کادرهای انقلابی به جای توده های کارگری در روسیه را بر نمیتافت، ازجبههی اندیشهی کائوتسکی نیز جدا بود و بیشتر به جریان انقلابی تعلق داشت. کائوتسکی درتمایل به روشهای پارلمانتاریستی و بهرغم لغزشهایی که در برابر بورژوازی از خود نشان داد، به هر حال به مارکسیسم وفادار و از نظریه پردازان نخستین مارکسیستی به شمار می آید. دیدگاه کائوتسکی در جست وجوی امحای بورژوازی بود و این با دیدگاه برنشتاین که نظام سرمایهداری را یک اصل ماندگار در نظر می گرفت تفاوت داشت. به هر حال از نقطه نظر سوسیالیسم اصلاح طلب، انباشت تدريجي قدرت در دست سوسياليستها و اصلاحات تدريجي بالاخره سرمایهداری را محدود و به قول سوسیالیستها یا چپهای اصلاحطلب آن را به سمت نابودی هدایت میکند. مهمترین کارهایی که باید در دورهی اصلاحات سوسیالیستی انجام شود ایجاد مقررات دولتی برای شرایط کار، بهداشت، مسکن و برنامه ریزی منطقی برای اقتصاد است.

 واکنش سوم همانا سرمایهداری رفاه است. این واکنش به جای اصلاحات سوسیالیستی اصلاحات کاپیتالیستی را مطرح میکند و در واقع به واکنش نخست کاملا نزدیک است. این واکنش روابط مالکیت سرمایهداری را برخلاف واکنش دوم، به چالش نمیخواند و بر عکس آن را تایید و محکم میکند. سوسیال دموکراتهای آلمان و سوئد پس از جنگ دوم جهانی این جریان را رهبری کردند و در دهههای ۵۰ و ۶۰ و ۷۰ سدهی گذشته، به ویژه در زمان رشد سریع سرمایهداری، پرداختهای انتقالی، پرداخت بابت خدمات اجتماعی و دستمزدها افزایش یافتند و اشتغال تا حدی تثبیت شد، اما وحشت ناشی از شرایط بعد از جنگ که دربارهی حذف مالکیتها وجود داشت از میان رفت. این جریان به کشورهای کم توسعه نیز سرایت کرد. حاصل این جریان راه سوم.... ۱۲۱

نظامی امپریالیسم بود. در جریان جنگ سرد هزینه های نظامی سرسام آور که می توانست به جای نظامی گری مسایل مبرمی را در جامعه حل کند بی واکنش دولت های رفاه انجام شد. در این دوران کار سوسیالیست ها برای افشای ماهیت سرمایه داری دشواری های خاص خود را داشت. این واکنش سوم فراموش می کرد که در واقع دولت رفاه چیزی جدا از سرمایه داری نیست، و امروز نیز راه سوم مورد بحث ما که به شدت به یادگاری ورشکسته ی دولت رفاه چسبیده است همین اشتباه را می کند. دولت رفاه در واقع توافق نامه یی است بین سرمایه داری سود جوی لگام گسیخته و سرمایه داری اصلاح گرا.

 واکنش چهارم کینزگرایی است که بهرغم اعلام وابسته گی سرشتی و ماموریت نجات بخش برای کاپیتالیسم از سوی کینز و کینزگرایان و نوکینزیها، باز گاه به عنوان راه سوم مطرح می شود. سوگیری کینز در برابر رکود و بی کاری به درخواست مداخله ها و سرمایه گذاری دولتی منجر شد. سوگیری اشتغال با اختصاص سرمایه گذاری دولتی برای راه سومی های امروزی (گیدنز - بلر) نیز اهمیت دارد. همان اندازه نیز بی ثمر بودن آن، حتا در مقایسه با الگوی ناب کینزی، به خاطر نامساعدتی دیگرعناصر اساسی سیستم در چارچوب الگوی راه سوم که هم اکنون مردم انگلستان و امریکا را به واکنش صنفی واداشته است، از سوی راه سوم پنهان کاری شده است. از الگوی کینزی با نوسان هایی در طول تاریخ و با جابه جایی هایی در اقتصادهای جهان استفاده شده است.

مهمترین جنبههای الگوی کینزی بعد از کینز، مداخلههای نظامی و سرمایه گذاری نظامی برای مقابله با رکود است که به شدت مورد تاکید تونی بلر، از واضعان راه سوم جدید قرار دارد (و در متون اقتصاد سیاسی میلیتاریسم کینزی خوانده می شود). الگوی کینزی به نوکینزی تبدیل شد و در برابر نو لیبرالیسم و نو محافظه کاری (خواهران دو قلوی موسوم به «راست جدید») رنگ باخت اما برای دورههای بحران در محیط منجمد نگهداری شد و در واقع مانند امروز از سوی راه سوم از آن استفاده شد.

 واکنش پنجم، راه سوم در جهان سوم است که ریشه آن به سیاستهای خوان پرون در آرژانتین باز می گردد که در برابر روشهای لیبرالی مطرح کرد. راه سوم جهان سوم تا حد زیادی با جنبشهای آزادی بخش پیوند دارد که در آن برآیند نیروهای طبقاتی امکان پدید آوردن نیروهای اجتماعی مدافع سوسیالیسم انقلابی را میسر نمی کرد (بهویژه با حضور برخی از مالکان زمین کشاورزی و بورژوازی ملی و نیز وحشت حضور نظامی امریکا از ترس رشدیابی چپهای متمایل به اتحاد شوروی). شاید

سالمترین و فهمپذیرترین جریان راه سوم را بتوانیم در همین جنبشهای آزادیبخش بهویژه در یوگسلاوی به رهبری تیتو، مصر به رهبری ناصر، هند به رهبری نهرو، غنا بـه رهبری نکرومه و اندونزی به رهبری سوکارنو جستوجو کنیم.

بعش از جنبش غیر متعهدها در دههی پنجاه و شصت که رهبران اصلی آن را نام بردم، از بیش از جنبش غیر متعهدها در دههی پنجاه و شصت که رهبران اصلی آن را نام بردم، از پایه گذاران جنبش آزادی بخش باید از زنده یاد محمد مصدق و جنبش ملی کردن نفت نام ببریم که پیوندی تنگاتنگ با جریان های کارگری و چپ داشت و خود، سیاستهای سوسیال دموگراتیک عملی و قاطع به نفع گروه های محروم اجتماعی را در دورهی کوتاه عمر حکومت خود به پیش برد. به هرحال راه سوم جهان کم توسعه یا به سمت راه رشد غیر سرمایه داری و وابسته گی انفعالی سیاسی به بورو کراسی شوروی یا مانند مصر زمان سوگیری سوسیالیستی مگر تاحدی در یوگسلاوی راه یابد. این موضوع را باید در متن سرگرگونی های تاریخی و شرایط جهانی بررسی کنیم. اما به هر حال راه سوم غیر متعهدها به رغم دست تایفتن به دموکراسی توانست به جامعه ی مدنی و اقتصاد دموکراتیک با سرگرگونی های تاریخی و شرایط جهانی بررسی کنیم. اما به هر حال راه سوم غیر متعهدها به رغم دست تایفتن به دموکراسی توانست یادگاری ها به هر حال راه سوم غیر متعهدها به رغم دست تایفتن به دموکراسی توانست به واسید این موضوع را باید در متن کرگونی های تاریخی و شرایط جهانی بررسی کنیم. اما به هر حال راه سوم غیر متعهدها به رغم دست تایفتن به دموکراسی توانست یادگاری های درخشانی به جای بگدارد. کرگونی های تاریخی و شرایط جهانی بررسی کنیم. اما به هر حال راه سوم غیر متعهدها به رغم دست تایفتن به دموکراسی توانست یادگاری های درخشانی به جای بگدارد. یادگارهایی که حتا در جنبش انقلابی کوبا و تشکیل دولت سوسیالیستی این کشور به شمار میآید.

∎ راه سوم برای مسایل مربوط به رفاه اجتماعی، اشتغال، توزیــع در آمــد، فقــر و عقبماندهگی چه راه حلهایی پیشنهاد میکند؟

راه سوم امروز در واقع کار خود را از پایههای اقتصادی راست جدید (تـاچر-ریگـان) شروع میکند (و این راست جدید آن قدر عناصر و سیاستهای قدیمی راستگرایـان و راستگرایان افراطی را در خود دارد که جیمز پتراس آن را «راست قـدیم» مـینامـد)! دکترینهای خصوصیسازی و گسترش مالکیتهای «متمرکز» و «مرکزی» سـرمایه را میپذیرد و گواه بروز تلفیقهای غول پیکر سرمایه تحت رهبری راه سوم است.

راه سوم دولت را نماینده و کارگزار پر زور سیاستهای سمت عرضه میداند. میدانیـد که یعنی چه. یعنـی عرضـهی کالاهـا و خـدمات در جامعـه کـه در اختیـار سـرمایهداری انحصاری بزرگ است باید قدر ببیند و ابزار آن چیزی نیست جـز بـالا بـردن سـود و نـرخ راه سوم.... ۱۲۳

سود و استفاده از ابزارهای سرمایهداری انحصاری (به تئوریهای باران و سوییزی مراجعه کنید). حاصل آن گرچه ممکن است بهبود نسبی دستمزدها باشد اما در کل نظام موجب وابسته کردن و حذف استقلال کار، پراکندن کارگران، افزایش فقر نسبی و بیعدالتی و از همه مهمتر بیکاری میشود.

کمک به گسترش جهانی و جهانی سازی فراملیتی ها، حتا با قوهی قهریه (به نقش انگلستان در عراق و نقش همدلانهی آن در افغانستان نگاه کنید) اصل اساسی راه سوم است. اما این راه دربارهی آثار زیان بار سیاستهای اقتصادی بر فقر و بی کاری داخلی راه حلهایی دارد: در داخل کشور، سیاستهای رفاهی حذف می شوند یا کاهش می یابند در عوض سوگیری اشتغال مهم می شود که آن هم جز به نفع فراملیتی ها و انحصارها نیست. اما در جهان، راه حل سوم همانا بی اعتنایی به فقر و محرومیت ناشی از کارکرد نظام سرمایه داری است.

■ موفقیتهای راه سوم چیست؟ آیا موفقیتی در کار بوده است؟ آیا آینـدهی روشنی برای راه سوم وجود دارد؟

موفقیت اصلی راه سوم مقداری گیجسری است که برای روشن فکران جوان و مقداری خوراک که برای نان به نرخ روز خورها و عقیمهای فکری و وابسته که زمانی حرفهایی مترقی میزدند فراهم آورده است. خود کلینتون که از پیروان اصلی راه سوم بود و حرفهایی هم در استقبال از این راه به نفع سیاستهای تامین اجتماعی میزد و قرار بود بانو کلینتون (همان که با جنگ عراق موافقت کرد) آنها را به اجرا درآورد خیلی زود در کاخ سفید بساط حرفهایش را جمع کرد. کلینتون نیز دنباله رو نظریهی «کار جدید» بود که در برابر جناح چپ حزب کارگر از سوی بلر – گیدنز به پا شد. برای مثال تجربهی کلینتون را باز میکنم :

کلینتون الگویی برای کار جدید ارایه نداد بل که اساسا جنبه یی از راه سوم را پیش گرفت که به سیاست خارجی مرتبط و آن نیز دکترین جامعه ی بین المللی بود که به دولت او امکان مداخله ی بی پایان انسانی در سرنوشت ملت ها را می داد و آلترناتیو او فقط بوش بود که گفت انسانی بی انسانی، انسان فقط اگر در راستای سیاست امریکای برتر قرار بگیرد راه رستگاری را خواهد پیمود و اگر قرار نگیرد شیطان است، جهادگرا است، کمونیست است، تروریست است. نظریه ی مداخله ی انسانی که باید از سوی قدرتهای غربی انجام می شد خود در آوریل ۱۹۹۹ از سوی بلر مطرح شد. باری، گویا

قتل عامهای کوزوو، عراق و افغانستان از همان نوع مداخله های انسانی اند. در کتاب روی کرد و روش با استفاده از کتاب کالینیکوس به نام «علیه راه سوم» چنین آورده ام:

«در ژانویهی ۱۹۹۳ کمی پیش از آن که کلینتون پشت میز ریاست جمهوری جلوس کند، الن بلیندر و دیگر اقتصاددانان به دور او گرد آمدند و به او یادآور شدند که حال دیگر وظیفهی او آنجام تعهدات اصلاح گرایانه، که وی برایاش انتخاب شده بود، نیست؛ بل که وظیفهی او آن است که ۱۴۰ میلیارد دلار از بودجهی فدرال بکاهد تا بازار نژندی سهام را آرام کند و به فدرال رزرو اجازه بدهد نرخ بهره را پایین آورد و او دانست که چفدر سرنوشتاش به الن گرینسپن (انتخاب نشده برای فدرال رزرو) و به بازار سهام بسته گی دارد. او نظریه را پذیرفت و گفت که با ریگان جمهوری خواه مخالف است؛ اما خود یک آیزنهاور جمهوری خواه است. دیک موریس، جمهوری خواه، در ۱۹۹۶ به کلینتون نیز کمک کرد. در پی شکست سیاست اصلاحات در مراقبته ای بهداشتی کلینتون، او به وی توصیه کرد به اصطلاح لباسهای جمهوری خواهان را برباید و در کاخ سفید بیآویزد که نتیجهی نفرتانگیز آن (به زبان کالینیکوس) همان امضای سیاست اصلاحات رفاهی از سوی کلینتون بود».

∎ راه سوم مشخصا با سوسیالیسم جه فاصله یی دارد و آیا در نظام سـرمایه داری میگنجد یا خیر؟

راه سوم امروز، سوسیالیسم را مرده و زنده ناشدنی میداند. راه سوم امروز تدبیر کاپیتالیستی تمام عیار است و حتا در قیاس با تدبیر دولت رفاه و تدبیر کینزی نیز راستگراتر است. آنها مانند افراد جاهل دیگر، سوسیالیسم را بر حسب وجود دولتهایی که آرمانهایی را که خود به سوسیالیسم نسبت میدهند، موفقیت آمیز و در عرض چند شبانه روز به انجام میرسانند تعریف میکنند- البته صبر و تحمل شان نسبت به کاپیتالیسم و گذشت شان به فجایع آن پایانی ندارد- به گمان آنان «سوسیالیسم موجود» دیگر موجود نیست همان گونه که اتحاد شوروی موجود نیست.

کینه توزی بیمارگونه ی ضدسوسیالیستی بلر نیاز به توصیف ندارد. اما گیدنز نظریه پرداز راه سوم عروج راه سوم را تنها در گروی «مرگ سوسیالیسم» میداند. او مینویسد (از کتاب کالینیکوس نقل میکنم): «این مفهوم که سرمایه داری می تواند از طریق مدیریت اقتصاد سوسیالیستی انسانی شود به سوسیالیسم همه ی لبه های سخت را راه سوم.... ۱۲۵

کـه دارا اسـت واگـذار مـیکنـد». بـاری شـاید سوسیالیسـم بـه معنـای اقتصادی دولتران(State-Steered) مرده باشد، اما قطعا به مثابهی مجموعه یـی از ارزش ها زنـده است. اما راه سومی ورشکسته یی چون ژوسپن گفته بود: «ما باید در مارکسیسم چیزهای خوب را از نو کشف کنیم یعنی تحلیل انتقادی واقعیتهای اجتماعی و سرمایهداری، اما باید پرداختن به سرمایهداری را ادامه دهیم تا بتوانیم به آن اعتـراض کنـیم، بـرآن مسلط شویم و آن را اصلاح کنیم». و این چیزی نیست جز همان روش های اندیشـه گـی عقـیم گیدنز و دیگران.

■ راه سوم با جهانیسازی چه میکند؟

تمامی نیات پلید سرمایه داری انحصاری جهانی در جهانی سازی تحمیلی که به گِرد محور منافع فراملیتیها می چرخد و از کمپلکسهای صنعتی - نظامی مایه می گیرد و سیاست مداران مکار و ژنرالهای نوفاشیست غیر خیابانی و غیر بیابانی و ستادنشین را به کار می برد در کارکرد بلر در عراق نمایان شد. نیازی به اثبات ندارد آن چه در ابوغریب شد و آن چه در بصره و فلوجه و نجفه و بغداد ادامه دارد، اگر او به کشتارهای وحشیانهی دوران جنگ سرد که با مهر تایید لیبرالیسم مسخ شده نیست پس چیست؟

کلینتون در نطقهای انتخاباتی خود پیش از اولین دوره ی خود گفت هیچ سیاستمداری نمی تواند این مشاغل کشتی سازی را به وضع گذشته برگرداند یا اتحادیه ی شما را دوباره قوی سازد. هیچ سیاستمداری نمی تواند آن چیزی را که بوده است احیا کند زیرا ما در جهانی نو زنده گی می کنیم؛ جهانی از حیث اقتصادی بدون مرز. یک نفر می تواند در نیویورک دکمه یی را فشار دهد و میلیاردها دلار را در چشم بر هم زدنی به می تواند در نیویورک دکمه یی را فشار دهد و میلیاردها دلار را در چشم بر هم زدنی به می تواند در نیویورک دکمه یی را فشار دهد و میلیاردها دلار را در چشم بر هم زدنی به می تواند در نیویورک دکمه یی را فشار دهد و میلیاردها دلار را در چشم بر هم زدنی به ماد، گرو و دیگران در بررسی سیستماتیک خود عنوان می کنند، اساسا عبارت است از: گسترش، تعمیق و تسریع ارتباطهای چند جانبه ی جهان شمول در همه ی جنبه همای زنده گی اجتماعی معاصر، از فرهنگ گرفته تا فعالیتهای جنایی و از مالیه گرفته تا امور روحانی. با این حال چنان که کالینیکوس نیز می گوید چالش های اساسی جهانی سازی از ناشی می شود. اما از سوی نماینده گران راه سوم، جهانی شدن اقتصاد به صورت ناشی می شود. اما از سوی نماینده گان راه سوم، جهانی سازی ای تری از دولتمحوری منسوخ شده ی چو قدیم، از استالینیسم گرفته تا سوسیال در موکراسی، تعبیر می شود.

بلر نیز پیش از به قدرت رسیدن گفت زمینهی تعیین کنندهی سیاستهای اقتصادی همانا بازار جدید جهانی است. معلوم نیست چه تفاوت اساسی در این باره بین بلر، ریگان، تاچر و بوش وجود دارد. بلر می گوید فضای مانور دولت در بریتانیا، پیشاپیش و محکم تعیین شده است. جهانی سازی از نظر او پیش رفت اقتصادی و بهزیستی به ارمغان آورده است. او فقر و بی کاری، اعتیاد و بیماری، خشونت و جنگ گسترده را یک سره نادیده می گیرد.

∎ مسایل منطقه یی خاورمیانه و مسایل کشورهای کم توسـعه از دیــد راه ســوم چهگونه حل میشود؟

خودتان به عراق نگاه کنید ببینید چه گونه حل می شود. بلر شریک بوش است که حرف مفت، اما نیت دار و حساب شده با ملاحظات جهانی سازی تحمیلی پشت پرده ی «خاور میانه ی جدید و بزرگ» را می پراکند. او متحد بوش است که در ۱/۵ سال گذشته تقریبا هیچ روزی را در عراق و افغانستان بی آدم کشی به شب نرسانده است. مسایل کشورهای کم توسعه از دید خط سوم مسایل خود آن ها است و نه مساله ی بشریت، که می تواند از راه ادغام در بازار جهانی زیر سلطه ی قدرتهای کاپیتالیستی و فراملیتی ها حل شود. اما منابع جهان کم توسعه به تمدن صنعتی تعلق دارد.

🖿 راه سوم در ایران چهگونه شناخته، بررسی و نقد میشود؟

راه سومیهای ما عمدتا بخشی از تکنوکراتها و بوروکراتهای وابسته به حاکمیتاند؛ بگذریم از روشن فکران گیجسر که به نظر می سد چیزی از این مقوله نخوانده و نمی دانند. شماری از روشن فکران البته، با روحیه ی مستقل و انتقادی که دارند در راه یادگیری و یاددادتاند و نظام سرمایه داری را تحلیل می کنند. آن ها از مصایب سرمایه داری و نولیبرالسم در جامعه و میهن خود آگاه شده اند. اما شاید مقصر ما هستیم و شاید هم تقدیر زمان، که به خاک هلاکت می کشاند، و موجب شده است آن ها آشنایی کافی و درک آزاد و کامل از سوسیالیسم یا مکتبهای انتقادی و چپ نداشته باشند. تجربه های بد و نادموکراتیک شماری از کشورها و دولتهای چپ که هیچ ربطی به سوسیالیسم ندارد - اما باید هم اشتباه را بپذیریم - بدجوری سنگ و سد راه آگاهی مردم پذیری شد. فروپاشی اتحاد شوروی به جای آن که در متن تاریخی و تعارض جهانی ارزیابی شود و دانسته شود که این فروپاشی سوسیالیسم نیست بل که فروپاشی یکی از واکنش های اساسی و دیر پا به نظام سرمایه داری است و از بالنده گی سوسیالیسم و آزادی واقعی در راه سوم.... ۱۲۷

جهانِ پر آشوب ما نمیکاهد، موجب این داوری پراگماتیستی شد که گویا ناگزیر بایـد بـه سیطرهی همیشهگی کاپیتالیسم دل بست.

∎ راه سوم دربارهی مسایل مبرم اقتصادی ایران (بهویژه کمتوسعهگی، بیکـاری و بیثباتی) چه میگوید؟

تا آن جا که من میدانم اکنون بخشی از حرفهای ملایم شدهی اکثریت محافظه کار مجلس هفتم را بازگو می کنند (و به هرحال در کنار آنان هم کاری های طولانی مدت داشته اند) اما این را نیز خیلی شرم سارانه می گویند. مثلا به موضع گیری مجلس هفتم علیه سرمایه گذاری خارجی اصلا روی خوش نشان نمی دهند، اما وقتی همین مجلس از پرهیز از خصوصی سازی افراطی صحبت می کند به تایید سرتکان می دهند، اما زبان باز نمی کنند. آن ها تمام توان و شور و اشتیاق خود را در دوره ۲ – ۸ سال گذشته در کنار دولت برای عقیم گذاشتن جنبش اجتماعی که به عنوان اصلاح طلبی حکومتی تعبیر و تفسیر شد به کار بردند. آن ها آن موقع همان قدر به زرفای ساختار دولت اصلاح طلب بی اعتنا بودند که حالا به صداقت و صحبت گفتاره ای ترفای ساختار دولت اصلاح طلب بی اعتنا بودند که حالا به صداقت و صحبت گفتاره ای زرفای ساختار دولت اصلاح طلب می اعتنا بودند که حالا به صداقت و محبت گفتاره ای ترفای اساختار دولت اصلاح ملب می این بودند که حالا به صداقت و سومی ها در دنباله ی زرفای اخرای نومحافظه کاری در مجلس هفتم. به هر حال راه سومی ها در دنباله ی کینه ی خود علیه عدالت اجتماعی و دموکراسی ژرف و مشارکتی تا توانستند، و به جز زمینه های اعتادی خود، با نولیبرال های محلی (که چون نیک بنگری معجون هفت زمینه های اعتقادی خود، با نولیبرال های محلی (که چون نیک بنگری معجون هفت

ادامهی سیاستهای تعدیل ساختاری به گونه یی دیگر، که خود از حاملان و مقلدان ناشی آن به شمار می آمدند، محصول هم کاری نولیبرال های محلی و راه سومی های بعدی است؛ هم کاری یی که تا به مخزن ثروت محافظه کاران می افزود، مورد تاکید و حمایت آنان نیز بود.

∎ راه سوم برای توسعهی سیاسی ایران چه راه حلی دارد؟

و دریغ و درد از ریاکاری نهادینه شده در این سرزمین. حافظ نیز از آن مینالید وقتی می گفت: ریای زاهد سالوس جان من فرسود/قدح بیار و بنه مرهمی بر این دل ریش. سابقهی نان به نرخ روز خوردن وابسته گان قدرت، سنت ریاکاری ضدمردمی و وحشت و ولع توامان امروزین با سرشت مزورانهی نولیبرالی و راه سومی در هم آمیخته است. چه معجون دل به هم زنی! مهمترین موضع گیری راه سومی، مشترک با نولیبرالها، آن است که «خصوصی سازی کنید تا توسعهی سیاسی حاصل شود».

گویندهگان این ادعای نامنصفانه و غلطانداز هرگز لحظه یی به این واقعیت نپرداختند که چه کسانی جز صاحبان زر و زور دست آوردهای زودگذر دموکراسی نیم بند را مثلا در عرصههای مطبوعات، اجتماعات، انجمن ها و جز آن به گونه یی حساب شده و سیستماتیک و با به کارگیری گروههای زور نابود کردند. کارگران، معلمان، کارمندان عادی، سربازان به ویژه با نماینده گی فرزندان و برادران و خویشان شان در دانش گاهها و مدارس یک سره برای آزادی تلاش کردهاند. این رکورد نیز در تاریخ مبارزات اجتماعی برای توسعه ی سیاسی کم نظیر است. برای راه سوم و نولیبرال های مدعی دموکراسی، هر چیزی جز دموکراسی صوری مضر است زیرا شرافت و سلطه ی مالکیت، شامل مالکیت نام شروع، را خدشه دار می کند.

آنها از دموکراسی دم زدند اما هرگز امضای آنان را پای دفاع از هیچ به بند افتاده و آزادیخواهی ندیدیم. حتا شمار زیادی از آنها بی بروبرگرد جنایت های اسراییلی و امریکایی را به مثابهی ناملایمات خیرآور و لازم گرامی داشته اند. ما همه، این ها را می دانیم و آنها را می شناسیم، همان گونه که متحدان شان، محافظه کاران افراطی اتو کشیده را. به هرروی: هرچه دانی ز نیکنامی و پند/ گرچه دانی که نشنوند بگوی و این گفته ها البته برای جان های آزاد است، هرچند خلاف رای من بیاندیشند.

### سندیکا و سندیکالیسم<sup>.</sup>

یکی از امشاسپندان درجهان مینوی «اردی بهشت» نام دارد. او نماینده ی پاکی و پرهیزگاری است. اما در جهان گیتوی او نگهبان آتش است و نماینده برای سومین روز از هر ماه که همان روز اردی بهشت نام دارد اما ماه دوم از تقویم خور شیدی جلالی نیز به نام این فرشتهی نگهبان نام گذاری شده است. این ماه، در کنار اسفند و فروردین، در ایران یکی از دل پذیرترین و در سرزمین های شمالی به واقع دل انگیزترین است. ایرانیان جشن اردی بهشت گان را در هم سازی دو مناسبت بر با می کردند و بدین سان در سومین روز ماه اردی بهشت به تکریم پاکی و پرهیز و زیبایی می نشستند. این جشن فراموش شده است.

اما چهار روز جهانی و یک روز مردمی ایران در اردی بهشت جای دارد. نخست روز اول ماه مه برابر با ۱۱ اردی بهشت که به واقع و بی هیچ تردید مهم ترین روز یا یکی از سه چهار مهم ترین روز همه ی جهان است. این روز، روز کارگر است که شرح نامگذاری و شکل گیری آن را که به کشتار توطئه جویانه و سازمان یافته ی کارگران اعتصابی در اول ماه مه ی ۱۸۸۶ (آخرین روز ضرب الاجل کارگران برای تثبیت ۸ ساعت کار در روز و جلو گیری از سقوط دست مزدها در شهر شیکاگو) انجامید، همه می دانند.

دوم، روز جهانی توسعه ی فرهنگی مصادف با ۳۱ اردی به شت است. سوم، ۱۵ اردی به شت مصادف با روز جهانی ماما است. چهارم روز جهانی آزادی مطبوعات مصادف با ۱۴ اردی به شت. همه ی این روزها مناسبت هایی دارد اما برای ما این جا در کنار روز معلم، ۱۲ اردی به شت، این مناسبت ها معنایی خاص می یابند. روز معلم به مناسبت سال گرد قیام و اعتصاب معلمان سراسر کشور در ۱۲ اردی به شت ۱۳۴۰ و کشته شدن

<sup>\*-</sup> ماهنامه ی نقد نو، شماره ی ۶۰ اردیبهشت و خرداد ۱۳۸۴.

معلم مبارز دکتر خانعلی در میدان بهارستان در جریان این اعتصاب به دست پلیس وقت، نامگذاری شده است.

نام گذاری نمادین این پنج روز در ماه پاکیزه گی، اردی بهشت دل آویز، ما را به یک نیاز اساسی فرهنگی و اجتماعی رمنمون می شود که در واقع بخشی از رسالت ماهنامه ی نقدنو نيز بهحساب ميآيد. اين نياز همساز شدن مبارزات خاص كارگرى با تىلاش هاى همه جانبهی فرهنگی و اجتماعی و سیاسی بخشهای مختلف جامعه است که به واقع و به دور از ریاکاری صاحبان زر و زور و ستم گران و بهره کشان، برای گسترش جامعه ی مدنی، و در هستهی آن دموکراسی به اضافهی عدالت اجتماعی به کار افتاده در بر دارندهی تاوانها و هزینههای فراوان جانی و مالی بوده است. در جریان تالاش و تکاپوی پی گیر و سازمانیافته برای تشکیل جامعه ی مدنی، استقرار دموکراسی مشارکتی و برقراری عدالت اجتماعی ماندگار و پویا و مرتبط با رشد همه جانبهی مادی و فرهنگی جامعه، طبقهی کارگر نقش ویژه و مهمی دارد. و به همین دلیل است که فرام وش کردن این نقش و کوشش برای سر به لاک درون فروکشاندن تشکلهای کارگری و در واقع تقلیل گرایی و تنگنظری صنفی به جای آگاهی غنی و مبارزات مطالباتی کارگری، کار این تشکلها را از ژرف و گستردهگی لازم دور میکند. نهایت این راه و روش، انتزوا، سکتاریسم و شکست در برابر تمهیدهای روز افزون بورژوازی دولتی و خصوصی است که در جهان کمتوسعه بهویژه در ایران بر سنتمهای چندگانه، رانتخواری، انحصارجویی، فريب کاري، نفاق افکني و تبليغ لايه لايه وجدان هاي دروغين استوار است.

مهمترین و جوهریترین توانمندی (گاه بهنادرست می گویند سرمایه) درونی تشکلهای کارگری، همانا استقلال این تشکلها است. دو جریان موسوم به کارگری-دولتی که سالها است در خدمت قدرت عملکرد ضدکارگری یا کارهای سطحی برعهده داشته، مانع رشد آگاهیها و استقلال شدهاند؛ آخر کارشان به ضربوشتم و بریدن زبان رهبران سندیکاهای تازه تشکیل شده کشید. از سوی دیگر تشکلهایی که جز در راستا و قالببندی حزبی، آن هم کهنسال و نخما شده نمی اندیشند، از هر نوع ابتکار و فعالیت و رشد مستقلانه جلو می گیرند. این را نیز تجربه کردهایم. هر دوی این وابسته گیها- اولی بسیار خطرناک و دومی بسیار مضر- رابطهی اجتماعی و فرهنگی تشکلهای کارگری را

کارگران ایران، چنانکه همهی ما فعالان اجتماعی و طرفداران روشهای ریشهیابانـه به نفع محرومان و برای رهایی همهگان دیدهایم، وقتی پا به عرصهی تشکلها مـیگذارنـد سندیکا و سندیکالیسم ۱۳۱

موجی از درخواست و توقع از نظریه پردازان آگاه و رادیکال و روشن فکران متعهد را ارسال میکنند. گاهی کار به جایی میکشد که آنان درخواستها و همکنشیهای کردارگرایانه و هماندیشی را به طلبکاری و نشان دادن چهرهی خشمآگین به روشنفکرانی که دربست خود را در اختیار اتحادیهی محدود و کم کار قرار ندادهاند، می کشانند. اما هم اینان نه خودشان سرسوزنی در مبارزات دموکراتیک و آزادیخواهانهی جامعه شرکت میکنند و نه اساسا در بررسی نهایی خود تفاوتی بین نظریه پردازان راست گرای افراطی و وابسته به نظم سرمایهی جهانی و سوداگران داخلی با نظریه پردازان چپ و دموکرات رادیکال قایل می شوند. اگر این جا و آن جا چند دانش جوی خام برای احراز هویتی نداشته یا چند روشن فکر بی عمل برای پوشاندن بی عملی خود پیدا می شوند که به عوض هر کار آگاهی بخش به میراث ارزشهای مبارزاتی حملهور می شوند و فعالان آزادی خواه را آماج حرفهای سست و نخنما قرار میدهند، باکی نیست. آنها قطـرههـای جـوهر بـر خـزر می فشانند. اما کارگرانی که از جنبش کارگری، یعنی همان جنبش به واقع ناموجود، صحبت میکنند اما از کوچکترین همدلی با فرهنگ و مطبوعات و روشن فکری و اساسا عمل دموکراتیک می هراسند و پر هیز می کنند باید از این پس، که جامعه به سطح درخواستهای آگاهانه و جدی برای دموکراسی و عدالت رسیده است، حواسشان جمع باشد، زیرا در معرض داوریهای سخت گیرانه قرار می گیرند.

در این مقاله جای نقل قـول از فیلسوفان سیاسی، رهبران انقلابی، نظریه پردازان مطرح و اساسا جـای دفـاع از ایـن نظریـهی منطقـی و مسـتدل نیست کـه مبارزات دموکراتیک برای ایجاد هستهها و تشکلهای مردمی، رادیکال و آگاه مربوط به نیروی کـار و در راس آن برای سمتوسو دادن به انتخابات و دموکراسی مشارکتی و عـدالتجویانـه و نیز رشد و توسعهی همهگانی، به اعلا درجه برای رهایی کـار ضروری است. هـدفهای مربوط به این ضرورت دستیافتنی نیستند، مگر آن که فعالان کارگری که به تجربههای مدفون شدهی سدهی نوزدهمی و اوایل سدهی پیستم سـندیکایی دلخوش کـردهانـد و قمهی وقت خود را صرف چانهزنیهای بی ثمر میکنند جای خود را به فعالان روشهای نوین در تشکلهای کارگری بدهند این روشها و مجریـان آنها البتـه کـه میدانند، توانمنـدی کمیوکیفی سازمانی آگـاهانـد. قـرار نیست درخواستهای اقتصادی و فعالیتهای اصلی سندیکایی متوقف شود اما فعال کردن سازوکارها یعنی تـلاش و آگـاهی پویا با تکیه بر روشهای منسوخ سازمانی ها میال کردن سازوکارها یعنی تـلاش و آگـاهی

مطالبات ویژهی کارگری البته جدا از تلاشهای همپیوندی و دموکراتیک اجتماعی است. برخی فعالیتها نیز در وضعیت بینابین قرار دارند (که بیشتر به درخواستهای عام کارگری مربوطاند) اما بین همهی آنها پیوندهای سیستمی برقرار است که اگر کارکرد نداشته باشند کار را به توقف و شکست میکشانند، گرفتاری در این است که متوقف کردن کارگران در دستهها و بستههای قوطی مانند سندیکایی کمخون و بی تحرک، آسیپ پذیری آنان را نیز بیشتر میکند که مانند جهل «ام المصایب» جنبش اجتماعی است. اما معنای حرکت هم البته به این و آن متحد پریدن و دکان گزش باز کردن نیست و صدالبته ماجراجویی نیز نیست. سکوت و احتیاط ویژه، یکی از ابزارهای متعلق به یکی از برههها است که باز هم تشخیص موقعیتهای آن در گروی پراکسیس است ونه قوطی سازی سندیکایی.

برون آمدن از منافع تقلیل گرایانه و پیوند خوردن با آگاهیهای جمعی البته با ایجاد تشکلهای فرهنگی کممایه و ترس محتسب خورده نیز میسر نیست. ندیدهایم که این تشکلهای فرهنگی کارگری دست کم در کشور ما که گویا هر یازده ماه یک انتخابات در آن برپا میشود اما روزبهروز بر مشقت همهی انواع نیروی کاری افزوده می گردد، به آموزش، شناخت نظریهها، بحث و بررسی و موضع گیری اساسی که بتواند در میرات جنبش کارگری جای بگیرد، پیرامون دموکراسی، حقوق کارگری و نیروی کار و انتخابات دست بزند اما هم فرهنگیها و هم سندیکاییها وقتی پای صحبت روشان فکران چپ و رادیکال دموکرات مینشینند چنان موضع می گیرند که گویا تنها خودشان میداند. وضاع چیست و گنگ و الکن بودن ویژهی آن گونه روشن فکران است.

تجربه ی روشن فکران متعهد و مسوول در شمار زیادی از کشورهای جهان و در میهن خودمان نیز نشان می دهد که نباید به هیچروی از تلاش برای بیش تر و محکم تر کردن بافت پیوندی جنبش مترقی و رادیکال با جریان های صنفی، سندیکایی و انجمن های کارگری و همه ی گروه های کاری دست بشوییم. اما همان قدر هم درست است که تقدس گرایی کارگری، تسلیم شدن به سندیکاها و انجمن های فرهنگی محدودبین وقت را می کشد و کارگر و روشن فکر مسوول و آگاه را تنها و کم ثمر میسازد و وقتی مستقیم با کارگران آگاه و مستقل از انجمن ها و سندیکاهای محدود گرا روبه رو شده ایم و قتی با آنان که در جست وجوی تاسیس و پی گیری تشکلهای ژرف بین و گسترده نگر رابطه ی اندیشه گی برقرار کرده ایم با دست پر باز گشته ایم.

## روز جهانی کارگر<sup>.</sup>

■ سطح خواسته ها و مطالبات جنبش کارگری در جامعه را چهگونه می بینید؟ اجازه بدهید واقع بینانه تر به موضوع نگاه کنیم. ما هنوز «جنبش کارگری» به عنوان «جنبش اجتماعی» نداریم، اما نارضایتی های ریشهدار و بنیانی شده و تحرک های اعتراض آمیز کارگری داریم. جنبش اجتماعی، یک حرکت جمعی عینیت یاقته است که بخش جدی و بسیار زیادی از افراد هم سرنوشت و هم پایه ی جامعه را با آگاهی نسبی (نه بیآگاهی و نه آگاهی کامل) با هدف تحول و تغییر در بخشهایی از نظم اجتماعی به حرکت یکیارچه و تا حد زیادی هم آهنگ می کشاند. جنبش برای آن که اعتراض یا اعتراضهای پراکنده نباشد و برای این که یک بیاخیزی و شورش گذرا نباشد باید بخشهای بسیاری از جامعه یا طبقات یا گروههای قومی و جز آن را در برگیرد، خواستهای مشخص داشته باشد، اما لزومی ندارد سازماندهی جدی و یا برجا داشته باشد. جنبش براساس انگیزه های عینی و مادی شکل می گیرد حتا اگر مانند جنبشهای قومی و یا فرهنگی بر جنبههای سیاسی و اجتماعی تکیه کند. جنبش نسبت به بپاخیزی ناگهانی، در ردهی بالاتری قرار میگیرد اما پایینتر از قیام است. بهاینترتیب، جنبش کارگری در ایران، بهرغم سابقهی یک صد سالهی آن، مدتها است به خاطر سرکوب و ارعاب و شکل گیری شرایط اجتماعی جدید و پراکنده گی جغرافیایی و شغلی کارگران فروکش کرده است، اما به هیچروی هسته های اصلی و ارادهی بخشها و نیروهای آگاه، ضرورت و عینیت خود را از دست ندادهاند.

تضادهای اجتماعی، مسایل متعدد کارگری، فشار اقتصادی بهویاژه افت دستمزدهای واقعی و بیکاری و گسترده گی ناامنی شغلی میتواند کار را به یک

\*- مصاحبه با سایت آذین داد، ۱۱ تیر، ۱۳۸۴.

جنبش جدی کارگری بکشانند. اجازه بدهید از بیداری چندباره ی جنبش یا صبحگاه جنبش نوین کارگری در ایران نام ببرم که هنوز نتوانسته است به ایجاد آرمانها و احساس مشترک، همزبانی ساکت و گویا، هویتیابی، آگاهی از احوال جمعی (حرکت جدی به سوی «طبقهی برای خود») دست یابد اما مراحل خفته گی را پشت سرگذاشته و به صبحدم گام نهاده است. امروز درمراحل نخستین جنبش کارگری، اندیشه ی جمعی حول شکاف اقتصادی و ضرورت آزادی بیان و تشکل زاییده شده در حال رشد و زایش است و بحث و گفتوگوها و محفلها و مجمعهای پراکنده ی زیادی را برانگیخته است. آموزهها و شعارهای مشترک در حال زمزمه شدناند اما به خواستی «یک صدا» تبدیل نشدهاند. شبکههای نامحسوس و محسوس وسیع در ارتباطهای جریانها، نیروها و گروههای کارگری پدید نیامدهاند اما احساس می کنیم استخوان بندی های اولیه در حال شکل گیریاند.

تاریخ و میراث گذشته خیلی جاها به فراموشی سپرده شدهاند. اما در میان فعالان کارگری زنده و آموزندهاند (و این برای تبدیل شدن شکلهای نخستین تمام عیار، گرچه نه برای تودهها اما برای رهبران و سازماندهنده گان ضروری است). اعتراضهای جمعی و سیاسی زیاد شدهاند. خودتان آمار و اطلاعات و اخبار آن را دارید اما این اعتراضها به صورت «شکل جمعی اعتراض» در نیامدهاند؛ هرچند با سرعت کموبیش زیادی به آن سو حرکت میکنند.

هرچه هست، خواستها و مطالبات موجود در سه وجه سندیکایی، فرهنگی - سیاسی و عام تبلور یافته و سازه و سامانهی اولیه را تشکیل میدهند. در سطح سندیکایی موضوع بیش تر بر سر سطح دست مزدها، حداقل دست مزدها و حق تشکل های کارگری شکل میگیرد. تشکل های دولتی و وابسته (مانند خانه ی کارگر) در این مورد خود را جلو انداختهاند. سندیکالیست های مستقل و مترقی، اما، به رفتارهایی محدود گرایانه دل سته گی دارند که مانع گسترش آگاهی میشود. در سطح فرهنگی - سیاسی فعالیت ها اثر بخش تر و معطوف به گسترش آگاهی میشود. در سطح فرهنگی - سیاسی فعالیت ها جواست های اقتصادی - کارگری عام ارتباط جدی بیابند. در این سطح از تشکل، حق اعتصاب، حقوق کار، قانون کار، ارتباط با روشن فکران کارگری و چپ محوریت دارند. فعالان در این سطح که خود را نه نافی سندیکا و نه مبشر و نماینده ی آرمان های دوردست «شوراهای سراسری» به شمار می آورند. به این سبب آن ها به سوی متحول روز جهانی کارگر ۱۳۵

شماری از فعالان سندیکایی از ضرورتهای آگاهی طبقاتی، مشارکت در فعالیتهای اجتماعی و سیاسی، پرداختن به امور کارگری به مثابهی یک طبقه، به ویژه موضوع بی کاری غافل اند و تنها به «اعضای خود» می اندیشند. اما در سطح خواستهای عام این واقعیتهای عینی اقتصادی- اجتماعی است که بر اثر حضور دایمی و فشارهای طاقت فرسا خواستها و مطالبات را ساخته است و آن چیزی جز حذف یا کاهش جدی بی کاری، حذف قراردادهای ظالمانه، افزایش ساختاری دست مزدها در همه ی سطوح دست مزدی، حق اعتصاب و تشکل نیست. در این سطح آگاهی ها به گروههای شغلی، کارگران پراکنده ی کارخانه و خلاصه به توده های کارگری مربوط می شود. این آگاهی ذاتی به عینیت و سازمان یافته گی تبدیل نشده است.

∎ به نظر شما مبارزه و جنبش کـارگری در شـرایط کنـونی، چـه نقشـی را در مجموعدی جنبش اجتماعی بازی میکند؟

و اما جنبش اجتماعی دموکراسیخواهی واقعا و به نوعی به اندیشهورزی جمعی راه یافته است، آموزهها و شعارها و ایدههای مشترک در این عرصه پدید آمدهاند، شبکههای نامحسوس از روابط جمعی درست و حسابی عایهی نگرانی خاطر حاکمیت شده اند، اعتراضهای جمعی و سیاسی بالا گرفته اند و از همه مهمتر شکل گیری فعالیت های نوین و مبتنی بر تکنولوژی اطلاعرسانی امروزی حول خواست دموکراسی جدی شده است. در جنبش اجتماعی دموکراسیخواهی شاید طبقهی کارگر (بهجز بخشهای سیاسی و آگاه و فرزندان کارگران) نقش فعال و موثری ایفا نکرده، اما بیکار نیز ننشسته است. نیروی کار در حوزههای خدماتی (معلمان، پرستاران، کارمندان جنز) و نیز روشن فکران و محصلان آگاه به همراه بخشهایی از زنان (که بیشتر به یک جنبش اجتماعی نزدیک شده اند) در جنبش دموکراسیخواهی ایفای نقش کردهاند. بیتردید بورژوازی بزرگ و محصلان آگاه به همراه بخشهایی از زنان (که بیشتر به یک جنبش اجتماعی نزدیک شده اند) در جنبش دموکراسیخواهی ایفای نقش کرده اند. بیتردید بورژوازی بزرگ و محملان آگاه به همراه بخشهایی از زنان (که بیشتر به یک جنبش اجتماعی نزدیک معوداگر و وابسته گان و کارگزاران دولتی آنها در طول ۸ سال بالا گرفتن جنبش دموکراسی خواهی، نشان دادند این نظر که بورژوازی ضامن دموکراسی (حتا دموکراسی در موکراسی خواهی این به به می که بیش بین به یک جنبش اجتماعی نزدیک به موداگر و وابسته گان و کارگزاران دولتی آنها در طول ۸ سال بالا گرفتن جنبش

اما چرا جریانهای کارگری نقش بالاتری ندارند. بهنظر من دلیـل عمـدهی آن دو چیز است؛ یکم رشدنایافتهگی آگاهی جنبش کـارگری و دوم مطـرح شـدن شـعارهای رهبری دموکراسیخواهی از سوی نولیبرالهـای اصـلاحطلـب و بخـشهـایی از ملـی<sup>-</sup> مذهبیها و بخـشهـایی از ملـیهـا کـه هـیچ تحلیـل کـاربردی و لمـسشـدنییـی از

دموکراسی در قبال فقر و بیعدالتی به تودهها ارایه ندادند. با این وصف و در این اوضاع و احوال دلبسته گی اقشار پایینی به ویژه کارگران (و بخش آگاه آنان) به دموکراسی در سرزمین ما شگرف بوده است. از این پس وظایف دوگانه یی مطرح می شود: از یک سو طرح مباحث اقتصادی و عدالت اجتماعی تا آنجا که به نیروی کار و اقشار محروم مربوط می شود (و طرح مشکلات اجتماعی از جمله آسیبهای اجتماعی برآمده از ساختارهای اجتماعی - اقتصادی) در متن برنامه های دموکراسی خواهی که چیزی نیست جز دفاع از دموکراسی شورایی در برابر دموکراسی لیبرالی؛ از دیگرسو آشنا کردن جنبش نوپای نوین کارگری با جنبش اجتماعی دموکراسی خواهی و نشان دادن ضرورت دموکراسی نالیبرالی، هم برای مبارزه یکارگری و هم برای مبارزه ی همه گانی.

■ در شرایط کنونی کشور، شما چه عرصههایی از مبارزهی جنسش کسارگری را اصلی ارزیابی میکند؟

مطالبات اقتصادی به ویژه دستمزد و بی کاری به اضافه ی مطالبات اجتماعی-اقتصادی از جمله و به خصوص حق تشکل ها و اعتصاب ها بسیار مهماند و باید در متن و بطن نابه سامانی ساختاری اجتماعی - اقتصادی که تبلور شناخت دید عمومی آن سلطه گری طبقات فرادست و توزیع بسیار ناعاد لانه ی ثروت و درآمد به همراه فساد و رانت خواری است مطرح شود. باید در خواست های اقتصادی و اجتماعی کارگری از تقلیل گرایی به شدت بپرهیزد زیرا در این برهه لازم است با جنبش اجتماعی پیوند بخورد. در خواست حق اعتصاب و تشکل می باید بخشی از جنبش اجتماعی پیوند نوم کراسی خواهی باشد تا مبادا این جنبش راه سومی به تله های دیگری که تله های نوم پریالیستی و نولیبرالی هستند در غلطند. البته می دانم قانع کردن سندیکالیست ها نوم پریالیستی و نولیبرالی هستند در غلطند. البته می دانم قانع کردن سندیکالیست ها به این کار مشکل است. شمار اند کی از آن ها حتا دفاع همیشه گی ما را از سندیکاها خاطر روبه رو شدن با «کودکان» چپرو کارگری کمونیستی شاید هم حق دارند) به هر حال، سکتاریسم کارگری راه را برای سازش کاری و مهندسی اقتصادی و اجتماعی حاصر رو ایم و شدن با «کودکان» چپرو کارگری کمونیستی شاید هم حق دارند) به مرحال، سکتاریسم کارگری راه را برای سازش کاری و مهندسی اقتصادی و اجتماعی حاکمیت سرمایه ی سوداگر در حال حاضر و سرمایه داری نوامپریالیستی، که در راه

■ هم اکنون یکی از خواسته های جنبش کارگری ایجاد و تشـکیل سـندیکاهای مستقل است. به چه نحوی می توان به این خواستهی مهم یاری رساند؟ روز جهانی کارگر ۱۳۷

سطح ارتباطی باید میان روشن فکران رادیکال و چپ و کارگران آگاه، سیاسی شده و جست وجوگر انجمن ها و سندیکاها باشد. در این سطح در واقع ارتباطها با جنبه های اجتماعی و فرهنگی برقرار است. دانش جویان، زیر تاثیر انجمن های اسلامی و تحکیم وحدت از تقویت و حتا ایجاد بازمانده اند. سازمان های رسمی دانش جویی (ذیل سلسله مراتب تحکیم وحدت) از این کار طفره می روند. اما همه ی دانش جویان چنین نیستند. ارتباط خود به خودی اجتماعی و فرهنگی میان روشن فکران رادیکال و لبه های آگاه و فعال کارگری برقرار است. کشتارها و سر کوب های دو دهه نتوانسته اند ریشه ی ارتباط را بخشکانند.

جوش وخروش درون زای جریان های کارگری که همان هسته های اولیه ی جنبش تمام عیار است از همه چیز مهمتر است و این جوش وخروش بیش از هر چیز در سطح فعالان متوجه تشکل ها است. کارگران آگاه معجزه ی تشکل ها را دریافته اند. چیزی که لازم است همانا نوآوری، سازگاری با شرایط سیاسی و محیط اجتماعی، توجه به تحولات و تغییرات عظیم در کارکردهای سرمایه داری امپریالیستی و جهانی و سرمایه داری بومی (و البته تابعیت آن ها) است. توجه خاص به ویژه گیهای مدیریت سیاسی کشور و کارکردهای قانونی آن بسیار مهم است. اما به هرروی تشکل ها باید از برخور دار باشد. در حال حاضر کارهای تاکتیکی و مقطعی بیش از اندازه شده اند ولی به هر حال نشان از همان جوش و خروش دارند. تا سرمای می از اندازه شده اند ولی به هر حال نشان از همان جوش و خروش دارند. تا دانش های تشکل ها باید از به هر حال نشان از همان جوش و خروش دارند. تا دانش های تشکل ها باید ولی به هر حال نشان از همان می در کارهای تاکتیکی و مقطعی بیش از اندازه شده اند ولی به هر حال نشان از همان جوش و خروش دارند. تا دانش های تشکل هیات موسس سندیکاهای مستقل و این و آن سندیکاها و انجمن ها (اگر موفق شود) به مثابه های یک

ماماها، یا همان روشن فکران آگاه و مسوول، باید همه جا حاضر باشند. آشتی دادن و پیوند دادن این تلاش ها با جریان های دموکراتیک در کل جامعه و با مبارزات عمومی طبقاتی ضرورتی مبرم است. تشکل های نوپا نباید در انزوا و پستو زاد و ولد کنند زیرا فرزندان شان می میرند یا مرده به جهان می آیند - که البته حساب حرمت و حواس جمعی و بهداشت درسر زایمان چیز دیگری است!

■ معضل بیکاری بهویژه در میان کارگران، در میهن ما بسیار جدی است. ایسن مساله چه تاثیری بر مبارزهی کارگران و زحمتکشان دارد؟ چهگونه می توان با وجود این معضل همبستهگی میان کارگران را تقویت کرد؟

بیکاری مبرمتر از آن است که آمارها و بررسیهای رسمی حکایت میکنند. این بی کاری از یک سو شرایط را برای نارشدیافته کی فرهنگی آماده می کند و زمینه ی کار سیاسی بالنده و ماندگار و تمربخش را از بین میبرد چه بسا بیکاران و مـوج بـیکـاری بیش از تحول صنعتی و رشد آگاهی طبقاتی به میدان میآیند اما از دیگرسو میان کارگران با سابقه و مجرَب و آگاه یا نسبتا آگاه نگرانی پدید میآورند و زمینهی عینی را برای کار زمانی آماده می سازند. مهم آن است که بدانیم نیروی ما در برآیند آن دو نيروى متضاد چه گونه عمل مي كند وقتي گفتم سنديكاها لازماند اما كافي نيستند و باید با تشکلهای فرهنگی و سیاسی و اساسا با تحول در جوهرهی کلاسیک سندیکایی همراه باشند، یکی هم به همین دلیل بود. ببینید کلا دفاع از کارگران واحدهای پر رونق این و آن صنعت نفت یا شرکت ایران خودرو به تنهایی جز ایجاد جو مسموم، ترديدبرانگيز و نفاق كارى نمىكند، نه اينكه لازم نباشد اما بايد با ايجاد همدلى عمومی بین کارگران درون کارخانه یایران خودرو و بیرون کارخانه که در جاده ی مخصوص کرج از بیکاری پرسه میزنند پیوند زندهی اجتماعی برقرار شود. ما در حدود ۸/۵ میلیون نفر کارگر داریم (بهجز زارعان که ۳/۵ میلیون نفرند) در حدود ۴ میلیون بی کار (شمار زیادی از بی کاران افغانی عزیزی که به ایران برخواهند گشت و شمارشان در ۵ سال آینگذه به ۱/۵ میلیون نفر خواهد رسید). حال این چـه معنـی دارد که این مجموعه ی ناشی از نابه سامانی ژرف اقتصادی و تمرکز سیرمایه در بخش های سوداگری و غارتی در نظر گرفته نشود و توجه سندیکایی تقلیلیافته به این و آن کارخانه معطوف گردد؟ انجمنها میتوانند مسایلی چون بی کاری، آسیبهای اجتماعی، فقر، قانون کار، ستم گری عمومی، نولیبرالیسم را مطرح کنند و سندیکاها نیز می توانند به دستمزد، بی کاری و شرایط کار بپردازند.

### دفاع از سوسیالیسم •

■ ما می توانیم شما را از جمله اقتصاددانان چپ بشناسیم. این خیلی خوب است. چون الان کم تر کسی را می توانیم با این صفت به سراغاش برویم و گفتوگو کنیم. آقای دکتر اگر بخواهیم خیلی خلاصه شروع کنیم شما پارادیم اقتصاد چپ را چه چیزهایی عنوان متی کنید؟

این طور نیست که شما سخت بتوانید بنه دنبال اقتصاددان های چپ و رادیکال بگردید. همین الان می توانم به شما یک فهرست نام بلند بالا بدهم. اما همه مثل من در فعالیت های اجتماعی و سیاسی نیستند و زنده کی عادی می کنند، چون سخت گیری های معطوف به کشتار و آزار و زندان های بلندمدت برای چپ اتفاق افتاده و این واژه را بی پروا همان طور که من به کار می برم، به کار نمی برند. این بسیار مغایر است با سیاست های لیبرالی و با آن چه روزنامه ی خود شما مولد آن است و با خط مشی اصلاح طلبان و کار گزاران مغایر است. به نظر من در وجه عملی بین کار گزاران و اصلاح طلبان و حتا محافظه کاران و اصول گرایان از نظر اقتصادی تفاوتی وجود ندارد. حتا اگر اقتصاد را زیر بنا نگیریم، به هر حال بسیار مهم است. تشخیص نحله ی فکری اقتصادی خیلی مهم است. کسانی که سیاست های تعدیل را قبول ندارند، به توزیع عادلانه ی ثروت و به اصل عدالت در اقتصاد بها می دهند، آن را فقط به عنوان یک پدیده ی اخلاقی نمی بینند بل که آن را یک پدیده ی واقعی در خود اقتصاد و راه و روش پدیده ی اخلاقی نمی بینند بل که آن را یک پدیده ی واقعی در خود اقتصاد و راه و روش

<sup>\*-</sup> مصاحبه با سام غفارزاده، روزنامهی شرق، ۲۲ و ۲۳ مرداد ۱۳۸۴.

انسان در محوریت قرار دارد نه بازار. اصل نه رف اه انسان بلکه ره ایی انسان است. اقتصاد را فقط در سودمندی و بهرموری می بیند. معمولا در نخستین گم بحث چون اقتصاددانهای راست کم می آورند، می گویند این ها شعار است. من هم باید بی درنگ بگویم مگر حرف هایی که شما می زنید شعار نیست. سودمند شدن و پول دار شدن همه گانی و همه گی به دنبال یک هدف اقتصاد در نظام سرمایه داری که تجربه کرده ایم مگر شعار نیست. برای کارگری که ۹-۸ ماه است بی کار است می خواهید چشم انداز صاحب مایکروسافت شدن را ترسیم کنید. مگر این شعار نیست.

مثلا درحوزهی زنان وقتی از رهایی زن و از بالابردن سطح زنده گی و حقوق و برابری زنان سخن می گویند مدلهایی مثل کارگزارانی که در بازار بورس نیویورک کار می کنند و یا کاندولیزا رایس را مثال می آورید. ببینید من وقتی از زنده گی زنان شرافتمند کارگر و زحمت کش کشورمان صحبت می کنم بلافاصله غرض ورزانه می گویند تو می خواهی همتهی زنان را بیاوری پای دار قالی و یا کارگر کنی. ولی برعکس می خواهم بگویم این یک واقعیت است ولی این که زنان موفق بازار بورس نیویورک را می خواهید مطرح کنید آن واقعیت است و همه نمی توانند در آن مسابقه برنده باشند اما همه می توانند کمک کنند این زنده گی کارگری ارتقا پیدا کند و از این بیش تر دختران ما پشت دار قالی این یکی دو سال آمار ثبت نام دختران ما در دانش گامها بالاتر از آمار پسران می رود یک فدست آورد مردمی است. حرکت مالکیت و سرمایه مانع حرکت و دست بای این ها ب قدرت می شود برای این که آدم باید کار کند. وقتی ایزار تولید به طور انحصاری در اختیار یک لایهی اقتصادی خاص است و طبقات دیگر ایزار تولید ندارند و ناگزیرند در این بازار یک لایه ای می ورد یک آمار ثبت نام دختران ما در دانش گامها بالاتر از آمار پسران می رود یک این یکی دو سال آمار ثبت نام دختران ما در دانش گامها بالاتر از آمار پسران می رود یک زار می این می رود یک آمار ثبت نام دختران ما در دانش گامها بالاتر از آمار پسران می رود یک مارش در اینی این که آدم باید کار کند و تر مانع حرکت و دست بای این ها به قدرت می شود. برای این که آدم باید کار کند وقتی ایزار تولید ندارند و ناگزیرند در این بازار یک لایه ای را بغروشند در شرایطی که چهار میلیون بی کار داریم و داوری نسبت به زنان ایت طور است که می دانید، آیا اینها می توانند عادلانه کارشان را بغروشند؟

پس به نظر میرسد آن طرف هر چه میگوید شعار بیپشتوانه است. نمونه های استثنایی موفقی وجود دارد که هیچ ربطی هم به هوش و شعور و فرهنگ و سواد ما ندارد. چون پول دارهای ما و صاحبان قدرت دست کم در وطن خودمان برخلاف آن چه گفته می شد و نتیجه ی انتخابات نهم ریاست جمهوری هم نشان داد، خیلی هوش مند نبودند. حالا باید دید چه طور به پول رسیدند و مکانیسم های خاص آن چیست. آن مکانیسم ها را نمی شود به عنوان الگوی آینه یی تمامنما جلو مردم مطرح کرد. یکی از دفاع از سوسیالیسم ۱۴۱

اعضای خاندان سلطنتی در رژیم گذشته یعنی اردشیر زاهدی داماد شاه در خارج از کشور می گفت در ایران به هرچه بخواهید می سید هم چون من که یک محصل ساده بودم و الان به همه جا رسیده ام. یکی از دانش جویان گفت قربان ببخشید شاه البته فقط یک دختر دارد که تو گرفتی و ما چه طور باید به آن جا که شما رسیدید، برسیم؟ این خواب و خیال ها از دو طرف بود.

و اما موانع واقعی وجود دارد، ابزارهای تولید در اختیار کسان دیگری است. شبکهی قدرت سیاسی در اختیار کسان دیگری است. بنابراین اقتصاد رادیکال و چپ به همهی اینها کار دارد. چون محورش رفاه و آزادی و رهایی انسان است. در اتحاد شوروی یک عده را به عنوان بیمار روانی به تیمارستانها میفرستادند یا به سیبری تبعید می کردند، این اصل حرف مرا نفی نمیکند. خیلی اتفاقها و خیلی جنایتها آنجا اتفاق افتاده که من میدانم و راستها نمیدانند. با اینکه کتابهایش به فارسی منتشر شده ولی به خودشان زحمت ندادهاند که بخرند و بخوانند. در آن سرزمین خیلی جنایتها شده و کتاباش را هم ترجمه کردهایم. ولی این اصل صحبت من را دایر بر ایست در نظام ناعادلانهی موجود امکان رهایی و ارتقای زنده گی انسانی برای همه گان وجود ندارد، نفی نمیکند.

■ شما هم مثل آنها صحبت میکنید. اقتصباددانان راست هیم میگویند انحصارطلبی و تمرکز اقتصاد چه در دست دولت چه در دست طیف خاصی از جامعه باعث حذف رقابت میشود و رانت تولید میشود. اگر رانت انحصارطلبی را برداریم میتوانیم در مسیر آزاد گام برداریم. آنها هم مانع تحقق اهداف اقتصاد آزاد را همین انحصارطلبی میدانند.

حالا نوبت من است از آنها ببرسم. سالها ما در معرض اتهام قرار گرفتیم و وقتی حرف زدیم، گفتند کدام جهانی را سراغ دارید که سوسیالیسم واقعی در آن باشد؟ حالا من سوآل میکنم کدام جامعهی سرمایهداری را سراغ دارند که کالا آزادانه و خارج از انحصار بوده باشد؟ جهان ما جهان انحصاری است. کدام دولتی را سراغ دارید که لزوما هم اقتدار داشته باشد و هم دموکراسی نداشته باشد. آیا نقش دولت آلمان در آن کشور که سرمایهگذاری بسیار آزاد در آنجا رواج دارد، کم است؟ سهم مالیاتها در آنجا نسبت به تولید ناخالص داخلی چندین برابر ایران است.

■ اگر نسبی نگاه کنیم چهطور انحصار در کشـورهای توسـعهیافتـه نسـبت بـه کشورهای عقب افتاده بسیار کم تر است و روند نزولی دارد؟

اصلا چنین چیزی نیست، به هند و ترکیه نگاه کنید. آنها دارای دولت انحصاری نیستند و بخش خصوصی فعال است ولی چشمانداز زیبایی را هم ترسیم نمی کنند. به نظر من دارند ما را گمراه می کنند. انحصار دو معنا دارد و من از انحصار طبقه صحبت می کنم.

🔳 فرمودید وجه مشخص چپ چیست؟

می گویم تحلیل طبقاتی. طبقهی سرمایهدار، ابزارهای تولید را انحصار می کند و نمی گذارد در اختیار جامعه قرار بگیرند و آنها ۵ درصد از جامعه هستند. منتها نظم قدرت موجود طوری است که رشتههای خدمات بیشترین سهم و آثار خودش را متوجه نظم سرمایه می کند.

■ یعنی شما یک تضاد منافع بین طبقهی سرمایهدار و غیرسرمایهدار میبینید؟

قطعا اختلاف منافع هست. سرمایه ها به طور انحصاری در اختیار آن ها است. دولتی هم که سرمایه ها را در اختیار دارد دولت سرمایه دار است. آقایان سوادش را ندارند که این جور صحبت میکنند. انحصار را مرکب کردند از یک نفر که صاحب همه چیز است و یا دولتی که چاه های نفت دارد و ماموریت شان هم این است که چاه های دولت را از دست دولت در بیاورند و به اتاق بازرگانی و یاران آن بدهند، ماموریت ما هم این است که این ثروت ملی را تا زنده هستیم حفظ کنیم و نگذاریم غارت شود. این اختلاف ارزشی ما قطعی است. ولی انحصار که این جوری دیده نمی شود. مگر در بخش خصوصی انحصار نداریم. مگر مایکروسافت انحصاری نیست؟ مگر فولکس واگن شبه انحصار نیست؟ کمپانی های بزرگ هواپیماسازی چه در ایرباس و چه در بویینگ مگر انحصاری نیستند؟

اینها با چه کسی رقابت میکنند؟ حکایت هزینه های نظامی است که ما ۲۰-۱۵ سال پیش میگفتیم این هزینه های نظامی که غرب میکند جهان را با فلاکت روبه رو کرده است. اگر این هزینه های نظامی را بدهند، ما می توانیم فقر و عقب مانده گی را همه جا از میان برداریم. بهانه ی خطر اتحاد شوروی تمام شد. و روسیه خودش دارد عضو ناتو می شود. ولی هزینه های نظامی افزایش پیدا میکنند. آن الگوی رقابتی فقط ذهنی است و اقتصاددانانِ چیزندان در آن شعار می دهند. دفاع از سوسیالیسم ۱۴۳

**یعنی شما میگویید رقابت نمی تواند انحصار را از بین ببرد؟** 

انحصار دولتی را بگیرید و به دست انحصار خصوصی بدهید. من در بقیه یعمرم این ماموریت را که دارایی یک ستم گر را بگیرم و به ستم گر دیگر بدهم، ندارم. من روی کارگران و نیروی کار میخواهم کار کنم. آقایان که این را می گویند جنگ شان را ادامه بدهند. همه شان سرشان را زیر پتو کردند، چه شور و شعاری می دادند و چه خود کُشانی می کردند و چه گلویی می دراندند که فاشیسم می آید، آزادی را نجات بدهیم، پوپولیسم شکل می گیرد. خب بایستید مبارزه تان را بکنید. شرایط رقابتی یک آزمایش گه فرضی است و در واقعیت وجود ندارد. کدام سوسیالیست است که با ابتکارهای خصوصی مخالف باشد؟ این چه تبلیغی است که برای شماها کرده اند؟ این چه رادیو و تلویزیونی است که سوسیالیستی را خراب می کنید؟ چرا کاری می کنید احمدی نژاد بیاید؟ آن آرایی را که نیروهای مترقی باید از آن خودشان کنند.

■ اگر اجازه بدهید با این مقدمه بیاییم به تابستان ۸۴ در ابتدای تابستان ۸۴ کسی به عنوان رییس جمهور انتخاب شد که بسیار شبیه شـما و هـمفکـران شـما صـحبت میکند ولی از نظر تشکیلاتی ربطی به شما ندارد. به این معنی که عـدالت و توجـه بـه طبقات ضعیف مدام در سخنان ایشان هست و با اصطلاحاتی نظیر قلل ثروت به نـوعی به انحصاری که شما میگویید نقد دارند. آیا شـما بـین ایشـان و اندیشـهی خودتـان همگرایی میبینید؟

هم گرایی نمی بینم. ایشان ۹۵ درصد صحبتهایش شبیه جریان راست است، شبیه کارگزاران و شبیه اصلاح طلبان است. آنجا که هنوز مراسم سوگند را ادا نکرده، می ود به افتتاح بازار بورس. وانگهی ایشان گرایش های سفرهاندازی مرحمت آمیز برای محرومان را عنوان کرده است و این با اقتصاد سوسیالیستی فرق دارد. صحبت من و صحبت مصباح یزدی ممکن است در یک روز خیلی تشابه پیدا کند. مثلا هر دو با فحشا و مواد مخدر مخالف باشیم. این دلیل مثل هم بودن نیست. من را با این طیف تشبیه کردی ولی من می گویم ۹۵ درصد تشابه او با آن طرف است. شباهت های تصادفی و زود گذر چیزی را ثابت نمی کند. من در بعضی جهات حرفهایم با جنتی یا مصباح یزدی ممکن است بخواند. آیا مصباح یزدی واقعا خوش حال می شود که من را به او ارتباط دهی؟ چون من آدمی هستم که کروات می زنم، در جهانِ مدرن هستم و جور دیگر فکر می کنم. جناح

پیروز طرفدار نظام سرمایهداری است، من نه طرفدار سرمایهداری خصوصی هستم و نمه دولتي. من طرفدار اجتماعي كردن توليد هستم. من مردم كرا هستم. برنده كان انتخابات مهم ترین خاست گاهشان نوعی سرمایه داری است که از سوی برخی نهادها که پیمانکارانی بزرگ شدهاند و هاشمی رفسنجانی و بخش خصوصی و دولتی را رقیب خودشان میدانند به میدان آمدند و برنده شدند. در عصر پیروزی برخیها، به قول ترتسکی آقایان دموکراتمنش! تقصیر را به گردن مخالفان و منتقدان نیندازند. ما که در حکومت نبودیم. چپ یک روز هم در قدرت نبوده است. یک نظام طبقاتی در ایران حاکم است که وضعیت خودش را ادامه میدهد. من تحلیل طبقاتی می کنم. من با انواع و اقسام سرمايهداري مخالفام. اتفاقا معتقدم سرمايهداري دولتي بسيار وخيم عمل ميكند. به نظر من احمدی نژاد آمده است تا نیرویی را جایگزین یک نیروی دیگر کند ولی وارث شماری از بحرانها است و تشخیص درستاش این است که عمدهترین بحرانی که بدنهی جامعه را تکان میدهد بحران فقر و عقبمانده گی است. این هم چیزی نیست جز سیاست های غلط دولت رفسنجانی و خاتمی و این را نیز هزاران بارگفته ایم. منابع فراوان در اختیارشان بوده که خرج کردهاند و سرمایهداران آنها را خوردهاند و فقط در این پنج سال، سالانه ۲/۵ میلیارد دلار از کشور فرار کرده است. و امسال این رقـم سـهچهـار برابـر مے شود.

حالا این نیروی جدید میخواهد چه کار کند؟ در آینده معلوم میشود، پیشداوری نمی کنم ولی پسداوری می کنم. میدانم منشا آن کجا است. برای این که این بحران حل شود شعارهایش متوجه فقر شده است ولی به نظر من سطحی است. همین طور که شعارهای دموکراسی خواهی خاتمی نمی توانست توان مند و عملی باشد. اگر او شعار را بر این قرار می داد که می رویم به سوی تشکل های مستقل کارگری و فرهنگی خیلی از مشکلات حل می شد. من به عنوان یکی از اعضای کانون نویسنده گان به شما قول می دهم که نمی توانم ۵ نفر از اعضای کانون نویسنده گان به شما قول می دهم که نمی توانم ۵ نفر از اعضای کانون نویسنده گان به شما قول می گویی خودشان هم مقصر بودند و می گویی تندروی کردند، دموکراسی خواهی عمیقی در کار نخواهد بود. من می گویم کمیته ی امداد، بنیاد شهید و مستخطان باید به یک در کار نخواهد بود. من می گویم کمیته ی امداد، بنیاد شهید و مستخصفان باید به یک در کار نخواهد بود. من می گویم کمیته ی امداد، بنیاد شهید و مستخصفان باید به یک در کار نخواهد بود. من می گویم کمیته ی امداد، بنیاد شهید و مستضعفان باید به یک در کار نخواهد بود. من می گویم کمیته ی امداد، بنیاد شهید و مستضعفان باید به یک در کار نخواهد بود. من می گویم که نمی این نیست که شما مردم را هی پای صندوق رای ببرید. دفاع از سوسیالیسم ۱۴۵

توسعه باید ابزارها و تشکیلات و سازمان حضور و مشارکت خودش را داشته باشد. تامین اجتماعی پاسخ گو میخواهد. شورای پول و اعتبار قوی و تا حدی انتخابی و پاسخ گو و پاک دامن میخواهد. این مجموعه باید با هم کارکنند. این دموکراتیسم است. این دموکراتیسم سفرهاندازی را پیش نمی گیرد. حرفهای انتخاباتی کروبی و احمدینژاد اتفاقا قابل فهماند. مگر حرف خاتمی قابل فهم نبود که مملکت دموکراسی میخواهد اما با چه وسیله یی میخواست این کار را بکند. ریخت و پاشهای دورهی هاشمی دخل اقتصاد را آورده است. کور باید باشم که راه و راه آهن و شبکهی برق و غیره را نبینم ولی کورذهن باید باشم که هزینه های مترتب برآن را هم نبینم. فرق من با یک راننده ی تاکسی شریف این است که او راننده گی میکند و به اطراف مینگرد و

همچنان که دربارهی دموکراسی هم فرصتهای سوخته را میبینم. الان من باید با جريان بيروز مخالفت كنم تا نشان بدهم متمايز هستم. من مخالفت بيخود نمى كنم. این که وی می خواهد فقر را ریشه کن کند و توزیع درآمد عادلانه برقرار کند، در دستگاه فکری ما خوب است. اما تا زمانی که این دستگاههای موازی هستند و نظام تامین اجتماعی کارایی ندارد به جایی نمیرسیم (الآن باید ۱۶-۱۵ نفر کار کنند تا بتوانیم به یک نفر بیمهی بازنشسته گی بدهیم، در حالی که طراحی اولیه برای ۵ نفر بوده است). ما باید اشتغال را بالا ببریم تا هزینه را تامین کنیم و نداریم. آین ناکارآمدی است. دولت جدید ممکن است ۳-۲ میلیارد هزینه و موقتا بر بحران نارضایتی محرومان غلبه کند. حالا آینده را نگاه کنید. آیا این روش جواب میدهد؟ و آیا اگر جواب نمیدهد باید برگردیم به سیاستهای شکست خورده و فلاکتبار تعدیل ساختاری خاتمی و هاشمی؟ آیا در جهان همین دو شیوه موجود است. سیاهی و سفیدی، اهـورامزدا و اهـریمن؟ اصـلا این طور نیست که مجبور باشی از بین آن دو یکی را انتخاب کنی. این گونه فکر می کنیم چون قدرت سایه میاندازد و رسانهها بمباران میکنند و ذهن ما غیرفعال میشود. سیاست تعدیل ساختاری هاشمی که دنباله ی آن را خاتمی اجرا کرد، بخشی هم در چارچوب برنامههای پوپولیستی بود، بنیادشان یکی است. به نظر من سیاستهای تامین اجتماعی برای مبارزه با فقر بخشی از فرآیند توسعه است. من روش رشد توام با برابـری را پیشنهاد می کنم. این که سرمایهداری دولتی و خصوصی و سوداگر کار خودش را می کند، پولها فرار کنند و بعد ببینیم چهقدر فقیر و محروم داریم و پس از آن تامین اجتماعی را

فعال کنیم و از صندوق ذخایر ارزی خرج کنیم که کار نشد. این یکی از عقبمانده ترین روشها است. ما بحثمان واقعی است.

∎ به نظر شما جریان پیروز در انتخابات نهم مشکل اصلی کشور یعنـی فاصـلهی طبقاتی و فقر را درست متوجه شده، ولی روشی که میخواهد انتخاب کند، با روشـی که شما پیشنهاد میکنید، متفاوت است؟

ایده ی او با من اصلا یکی نیست. او به تحلیل طبقاتی اعتقاد ندارد، من دارم. ایشان مارکسیسم و سوسیالیسم را نجس و بد می داند، اما ما آن را دست کم میراث آکادمیک می دانیم. پس خواهش می کنم سعی نکنید هیچ تشابهی پیدا کنید. گفتید جریان پیروز مشکلات را فهمیده است. اتفاقا این ها آخرین نفراتی بودند که فهمیدند. شاید کل نظام این را فهمیده باشد. آقای احمدی نژاد هم برای حل این قضایا نیامده است. ایشان برای کار اصلی دیگری آمده است و آن جای گزینی قدرت انباشت سرمایه است.

■ شما میگویید چپ در حکومت نبوده و چپ را زدند. ممکن است این حرف شما در مورد آدمها مصداق درستی باشد افرادی که در حزب توده و سازمان فداییان و سازمان پیکار و سازمان وحدت و سایر گروههای چپ فعالیت میکردند، هـیچ وقـت نتوانستند قدرت سیاسی را به دست بگیرند. اما آمیزهها و دیدگاههای آنها انقلابیان را درسال ۵۷ با خود همراه کرد و در ساختار دولت ما اثر گذاشت. چون پس از انقلاب اقتصاد ما دولتی متمرکز سرمایه دارانه شد و ادبیات ضد امپریالیستی به ادبیات حاکم بدل شد و اثری از بازار آزاد...

آقای عزیز حرفتان را تمام نکنید. بارها به شما گفتم این حرفه ای غلط را در این روزنامه تکرار نکنید و به جوانان بدآموزی نکنید. اقتصاد دولتی بدترین نوع اقتصاد سرمایه داری است. از مرده انتقام نگیرید. یاران ما را که کشته اند، پس چه گونه از زیر خاک آموزه اشان بر روی تصمیمات دولت اثر گذاشته است؟ چرا یقه ی آقایانی را که بیرون یا داخل دولت بودند و مجیز گوی دولت هم بودند نمی گیرید؟ من یک انتقاد درست و حسابی ندیدم و نخواندم که علیه خاتمی در دستگاه اقتصادی اش بکنید. از کسانی فقط انتقاد می کنید که از بیرون انتقاد می کنند. سعی می کنید به طور مصنوعی بین جریان پیروز در انتخابات و ما تشابه درست کنید. این انتقامی است که از رفتارهای غلط خودتان می گیرید. شجاعت اخلاقی داشته باشید و به اشتباه خودتان معترف باشید. دفاع از سوسیالیسم ۱۴۷

عنی قبول ندارید دولت موسوی تحت تاثیر آمیزههایی از چپ قرار داشت؟ دولت مهندس موسوی اصلا چپ نبود. او هم در زمان خودش به سرمایهداری و سرمایهدارانی چند متوسل شده بود. زمان جنگ بود و اقتصاد جنگی بود و سیاستها و برنامههایی لازم میآمد که ربطی به چپ و سوسیالیسم نداشت. من ندیدم او یک کلمه در دفاع از چپها صحبت کند و دیدگاههایش بههیچروی چپ نبوده است. در زمان او بود که چپها گروه گروه اعدام شدند. آیا او صدایش درآمد؟

■ شما اقتصاد متمركز را كه دولت براياش برنامهريزي ميكند، چپ نميدانيد؟ نه، لزوما این نیست. نازیها برنامهریزی متمرکز و سیاستهای هدایتشدهی دولتی و بودجهمداری داشتند، فاشیستها هم با سرمایهداری امریکا مخالف بودند، آیا آنها را چپ میدانید؟ این بیانصافی است. چپ مبنای اقتصادی دارد. نظام برنامه ریزی دمو کراتیک می شود چپ. چپ تحلیل طبقاتی دارد. مهندس موسوی تحلیل طبقاتی نداشت. در یک دوره یی ماموریت اداری به ایشان داده شده بود که اقتصاد جنگی را در مدار خاصی اداره کند. بهزاد نبوی هم همکارش بود. الان بهزاد نبوی از هـر راسـتی، راسـتـر اسـت، طـی مراحل اش را که می بینید. همه ی آن دستگاه مطلقا چپ نبودند. برنامه ریزی متمرکز را هیتلر هم داشت، ولی او در منتهای راست قرار داشت. همین لباسهایی که الان شما جوانان می پوشید، ۲۵ سال پیش اگر در محلهی قدیمی ما می پوشیدند به آن ها وصلهی جنسي ميزدند. من همين لباسي كه الان مي پوشم، به نوعي أن وقت هم مي پوشيدم. این نگرشها ظاهری است. بعضی از پدیدههای اقتصادی ابزارند نه خود آرمان و استراتژی. مثلا برنامهریزی ابزار است و می تواند در دست سرمایهداری هم باشد. نظام شاه برنامهریزی داشت. یکی از اقتصاددانهای راستگرای افراطی می گوید شاه سوسیالیست بود، هاشمی رفسنجانی هم سوسیالیست بود. چون برای اقتصاد برنامهریزی می کرد. این چه حرف بی ربطی است! برنامه ی چهارم شاه در هکف خود خیلی موفق بود. برنامه ی سوماش گذرگاههای سیاسی را باید طی می کرد و کرد. برنامه ی پنجم او را هم موج انقلابی مردم به هم زد، آیا شاه چپ بود؟ او قتل عام کرد. چریکها و چپها را (مانند این نظام) انواع چپهای چریک و غیر چریک را و جنبش ملی ایران را قتل عام کرد، تا مغز استخوان وابسته به امریکا بود و خودش یکی از عوامل اصلی فرار سرمایه بود. شاه به اصلاحات ارضی که در زمان زندهیاد مصدق با الگویی خاص، نیرویی خاص و آغازگاهی خاص مطرح شد و انجام نشد، اعتنا نکرد، برای این که می خواست ملک هایی را که پدرش

گرفته بود، بفروشد و نقد کند و بار آن را گردن بانـک کشـاورزی بینـدازد و پـولاش را از کشور خارج کند و چنین هم کرد. در سال ۱۳۲۹ به مدت ۴۵ روز در برنامهی اصـلاحات آن روزش به امریکا رفت و آنجا تعلیم دید و کسی هم نمیدانست کجا است.

اگر گفته میشد سهیم کردن کارگران در سود ویژه، برای این بود که بتواند اصلاحات تحمیل شده از سوی سردمداران و حکومت در دورهی کندی را انجام دهـد و کاری کند تا ایران به سمت کمونیسم نرود، حرف درستی بود. شاه اصلا جرات نمی کرد اسم سازمان چریکهای فدایی خلق را بیاورد. فقط وقتی به گونه یی به شدت عصبی دندانهایش را به هم فشار میداد و دستاش را به نشانه ی گرفتن تیربار جلو می گرفت و تکان میداد، میتوانست بگوید من دشمنی به نام سازمان چریکهای فدایی خلق دارم. مسیر موضوع را کمی عوض کنم جالب است بدانید نامه یی از شیراک به من از طریق سفارت فرانسه رسیده است. این نامه متن سخنرانی او در جمع معدودی است. مثلا گفته است در سطح جهان بیعدالتی گسترده وجود دارد و سیاستهای تعدیل ساختاری چنین کرده و پدر ملتها را درآورده است. ۵ سال پیش اگر کسی چنین می گفت مهر محکم بلشویسم روی پیشانیاش میزدند، اما اکنون شیراک هم به حوالی همین نتیجه رسیده است. او گفته ما باید مالیاتهای جهانی را بیذیریم و باید کشورهای سرمایهدار پول بدهند تا برای کشورهای محروم هزینه کنیم بارای ایان که جهان با آشوب و بینظمی روبه رو است، خودشان را در خطر می بینند. شما نمی توانید یک مسوول اقتصاد جنگی را در دوره یی که بنا بود یک برنامه ی خاص را جلو ببرد مثال بزنید و به حساب چپ بگذارید.

ایکی ازگلهها و نقدهایی که از سبوی طرفداران اقتصاد آزاد به چپها زده می شود، این است که می گویند چرا چپها اقتصاد آزاد را با سلطه برابر می گیرند، چون آنها معتقدند که ایده آل آنها بازاری است رقابتی، که در ایسن بازار رقابتی تولید کننده گان به واسطهی وجود رقابت مجبورند برای حفظ مشتریان خود کالاهایی تولید کننده گان به واسطهی وجود رقابت مجبورند برای حفظ مشتریان خود کالاهایی با کیفیت تر و ارزان تر نسبت به گذشته به مصرف کننده گان ارایه دهند و مهم ترین نیز با کیفیت تر و ارزان تر نسبت به گذشته به مصرف کننده گان ارایه دهند و مهم ترین آزادی را از اقتصاد آزاد بگیرید این پدیده مفهوم خودش را از دست می دهد. امپریالیسم بیش از همه با آزادی در تقادی در تقادی می گذشته ده می گیرند، است. چون اگر آزادی را از اقتصاد آزاد بگیرید این پدیده مفهوم خودش را از دست می دهد. امپریالیسم بیش از همه با آزادی در تضاد است. بین این دو را چپها نادیده می گیرند. شما در مورد این انتقاد چه پاسخی دارید؟

دفاع از سوسياليسم ۱۴۹

این حرفها را ایرانیهای مدعی کارشناسی و سواد سیاسی می گویند. در سطح جهان از این نظریههای بی پایه و یاوه و حرف مفت نمیزنند. چون ۲۸-۲۷ سال است سلطه دارند، می خورند و وابسته هستند و پیش از این هم در زمان شاه چنین بودند. دلیلااش هم این است که حق ندارند کلمه ی آزاد را استفاده کنند. اجازه بدهید کلمه ی آزاد را نجات بدهم. این اقتصادی که آنها می گویند اقتصاد ولنگار، یله و بی مهار است. آزاد واژه یی زیبا است و در فارسی مفهوم اش جدا است. مصرف کننده زمانی در انتخاب آزاد است که درآمد داشته باشد، پس من که طرف دار توزیع عادلانه ی درآمد هستم، آزاد است که درآمد داشته باشد، پس من که طرف دار توزیع عادلانه ی درآمد هستم، بیش تر به آزادی مصرف کننده فکر می کنم. شما صف طویل گدایان را جلوی بوتیکهای گران و شیک حرکت بدهید آیا این آزادی مصرف کننده است؟ برای یک قرض کوچک که اصطلاحا می شد «یک قرص نان» طرف در زندان است. کدام آزادی ؟ می گویی این به مین مربوط نیست. پس آزادی آن ۶–۵ درصد را می خواهی. !گر اتومبیل ۲۰–۶۰ میلیونی وارد می کنی، من که اقتصاددان مشهور این کشور هستمه می گویی این به مین مربوط نیست. پس آزادی آن ۶–۵ درصد را می خواهی. !گر اتومبیل ۲۰–۶۰ میلیونی وارد می کنی، من که اقتصاددان مشهور این کشور هستمه باقی حرف مفت است.

🛢 آزادی انتخاب آری یا نه؟

نمیدانم شما نباید به صورت بازجویانه از من سوآل کنید. همیشه آزادی انتخاب آری و البته آزادی تشکلها و اندیشه و بیان هم آری و هرچه زودتر و همین اکنون آری. اما به هر حال آزادی فقط با جنبهی مثبتاش دیده نمیشود. آزادی منفی هم داریم که خیلی بیشتر مورد توجه لیبرال دموکراتها است. موانع تشکیل آزادی انتخاب را از شما میپرسم کدامها هستند که شما بیخیالاش شدهاید؟ آزادی انتخاب آری ولی چه موانعی باعث حذف آزادی انتخاب میشود؟ باید آن موانع را دید.

اقتصاد آزاد یعنی Free market economy به دنبال رونق اقتصادی و به تبع آن افزایش رفاه نیست؟

خیر. به دنبال سود است و سود لزوما رونق و رفاه نیست. هیچ کجای جهان را پیدا نمیکنید که مثل ایران نرخ سود بالا باشد. در بازار ربایی ۶۰ درصد سود میبرنـد. ۳/۵ میلیارد دلار سالانه از کشور از حاصل دسترنجها فرار میکنـد و مطمئنـا زیـادتر هـم

میشود. بازار آزاد که همان ولنگاری است، کجا باعث خوشبختی مصرفکننـده شـده است؟

■ شما بازار سیاه را با بازار آزاد یکی میدانید؟

هر دو همان ولنگاری یا آزادی نکبتی شمایند. بلا نسبت آزادی. من می گویم ۴ میلیون بی کار داریم و شما با بازار سیاه چه کار دارید که خود محصول سرمایهداری است؟ و ناگهان پریدید روی آن مثل این که شما می گویید من آزادی انتخابات دارم. آن کارگر بدبخت که نه نان و نه سواد کافی دارد و نه درک و نه حق انتخاب، چه؟ آنهایی که از حق انتخاب صحبت می کنند، چرا دربارهی نظارت استصوابی شورای نگهبان صحبت نمی کنند. آنهایی که می گویند ما ضامن آزادی هستیم حاضر نبوده و نیستند امضاشان را پای دفاع از یک زندانی سیاسی بگذارند. آزادی پدیدهی مستقیمی هم هست. آزادی اندیشه و بیان هم هست. من برای شما آثار تحقیقی گران قیمتی را می آورم که آرژانتین همیشه ولع سرمایهداری بخش خصوصی در کار بوده است. آرژانتین اگر درخششی داشته در زمان پرون بوده است. اما کجا است آن دموکراسی مورد علاقهی شما؟

■ شما آرژانتین پرونی را مثال میزنید. در آنجا ما بخش خصوصی داشستیم و در بسیاری از کشورهای دیگر هم ما ممکن است بخش خصوصی را ببینیم ولی ایسنها دولت ساخته و برخوردار از امتیازهای ویژهاند و به نوعی محصول اقتصاد پوپولیستی هستند چون در بازار رقابتی متولد و رشد نکردهاند و اتفاقا این نوع بخش خصوصسی مضرترین مساله برای اقتصاد آزاد است.

این حرف همان قدر غلط است که طـرف مقابـلاش غلـط اسـت. مـن هـم دولتـی نمیخواهم که بخش خصوصی مایهدار و انحصاری و رودار تمام آن را ساخته اسـت. تـو هم آن بخش خصوصی را نمیخواهی که دولت آن را ساخته باشد.

∎ یعنی اگر دولت برآمده از آرای اصناف و NGOها باشد و با نمایندهگان بخـش خصوصی تعامل کند ایرادی به آن وارد است؟

ارادهی تودههای مـردم و ارادهی جنـبشهـای کـارگری و سـندیکاها، تشـکلهـای فرهنگی و زنان جریانهـای مردمـی و صـنفی و ایـن و آن مـیشـود تـا حـدی دولـت دفاع از سوسياليسم ۱۵۱

دموکراتیک. اینکه بخش خصوصی چهقدر قدرت داشته باشد به نظر من هیچ کس به اندازهی ارادهی مردم نمیتواند تصمیم بگیرد. من میگویم یک مجلس واقعی و یک انتخابات واقعی است که تعیین میکند. ما دیگر نمیتوانیم کشتهگانمان را زنده کنیم ولی به قدر کافی کارگر و جوان داریم تا به سهم خودمان در مجلس حضور داشته باشیم. آن موقع آن مجلس تصمیم بگیرد چهقدر بخش خصوصی و چهقدر دولتی. همهی اینها که جز این میگویند میخواهند دموکراسی را اخته کنند.

■ به نظر شما اقتصاد کلان حد دولت و بخش خصوصی را مشخص نکرده است؟ به نظر من، یک اقتصاد مردم گرا و مشارکتی که من به آن اعتقاد دارم انعط اف دیر است. نمی شود آموزش و پرورش و تامین اجتماعی یا نفت را به بخش خصوصی داد، این نظر من است. تازه همین نظر را هم باید مجلس به واقع مردمی رای بدهد.

∎ شما بین پوپولیسم و چپ چه تفاوتی میبینید؟ اینکه مستقیم به تودهها رجوع شود و نهادهای مدنی حذف شوند، پوپولیسم نیست؟

پوپولیسم فرزند راست است و هیچ تشابهی بین پوپولیسم و چپ و سوسیالیسم علمگرا (نگفتم علمی چون جای بحث و تردید را باز میگذارم تا دموکراتیک برخورد کنم) وجود ندارد. نازیها و فاشیستها از دل راست بیرون آمدند ولی هوگو چاوز پوپولیست نیست، کاسترو پوپولیست نیست. اما راست افراطی در ایران پوپولیست است. سعی نکنید اینها را به چپ بگویید. برای شما خوب نیست.

■ شما میگویید تودههای مردم باید رای بدهند.

بله. تودههای مردم همان مملکت است. باید رای بدهند. پس چه؟ باید توسری بخورند آن هم از.... ؟ آیا وقتی از ارادهی مردم صحبت شود این پوپولیسم است؟ حالا یواش یواش میرسید به آنجا که من میخواستم به آن برسم و راز دل شما را بگویم یعنی تودههای مردم حق دخالت ندارند. پس نخب گرایی شبه فاشیستی نولیبرالی را میخواهید. من این را قبول ندارم. مردم باید رای بدهند ولی برای این که مردم با آگاهی بیشتر رای بدهند به امکانات آموزشی، شناخت، فراغت و زنده گی خوب احتیاج است. بنابراین دموکراسی که ما از آن صحبت میکنیم دموکراسی مشارکتی است. نمی تواند از عدالت اجتماعی جدا شود. این حرف امروز چپ است و اگر افرادی غیر چپ یا

است. اما این حرفها محصول ۲۷ سال گذشته نیست، این حرفها از ژان ژاک روسو آمده است. آقایانی که سوادش را ندارند به آنها بگویید. این سخنان به زمانهای خیلی پیش مربوط می شود و در طول زمان هم پخته شده است. من می گویم تودههای مردم، بله، کشور مال آنها است و آنها باید تصمیم بگیرند. برای این که این تصمیم آگاهانه باشد باید توزیع ثروت و دموکراسی آنچنان صورت بگیرد که آنها بتوانند از امکانات زنده گی برخوردار باشند. اما راستها این را نمی گویند و آخرش به یک نخبه گرایی (آن هم از نوع علیل) می رسند.

■ در صحبتهاتان از کاسترو حرف زدید. او را به عنوان یک چپ میشناسید. آیا روش کاسترو در این چند سال که حکومت را در دست داشته جز فقر و بدبختی برای مردم کوبا آورده است؟

اصلا، در آنجا فقر و بدبختی به گونـهی شـناخته شـده در ۱/۴ میلیـارد جمعیـت جهان موجود نیست. شما مثل این که اطلاعات زیادی ندارید. آنجا یکی از کشـورهایی است که خدمات اجتماعی به بیشترین حد رشد کرده است.

الان توریستها جرات نمیکنند وارد مرکز شهر هاوانا شوند؟

این حرف که نادرست است و حرف در آوردند. چند شکایت از ناامنی در آنجا سراغ دارید؟ نشان بدهید. توریستها در کشور شما جرات میکنند از حمله در امان باشـند؟ در مصر چه؟ با تروریستهایی که خیلی جاها هستند آیا توریستها جرات میکنند؟

**ا شما فقر را در کوبا انکار می کنید؟** 

وجود فقر را به آن معنای گسترده که در همهی جهان و در ایران است در کوبا قبول ندارم. بهویژه در مقایسهی امکانات کوبا با کشورهای همسطح و همچنین با توجه به فشارهای وارد بر کوبا از سوی امریکا و سرانجام با توجه به کاهش شدید شکاف طبقاتی در این کشور نمیتوان از فقر مشابهی سخن گفت، بنابراین من وجود فقر را در آن کشور آنگونه که شما مطرح میکنید انکار میکنم؛ نه اینکه مطلقا نباشد. آمارهای جهانی هم نشان میدهد دست آوردهای بهداشتی و آموزشی در آنجا بسیار بالا است. من گمان میکنم بشریت دین زیادی به مردم کوبا دارند. در سال ۱۹۷۶ پرتغالیها هنوز در آنگولا بودند و از مردم واقعا به درستی، بله به درستی کولی میگرفتند در حالی که خود پرتغالیها اسیر یک دیکت توری حماقت آمیز و دفاع از سوسياليسم 103

حراف و مورد حمایت پنهان سیا مثل سالازار بودند. که دارای اخلاقیات احمقانه ی خاص خودش هم بود. آنگولا مستعمره ی مستقیم پرتغال بود. یک میلیون و یک صد هزار نفر از مبارزان آنگولایی به دست ارتش آفریقای جنوبی کشته شدند و امریکا هرگز وارد عمل نشد که هیچ، به قرار اطلاع آفریقای جنوبی را اتمی کرد و نژادپرستان را برای روحیه ی چپستیزشان نه تحمل که حمایت می کرد. اما ده ها هزار نفر سرباز کوبایی، از زن و مرد و پیر و جوان داوطلبانه سوار کشتی شدند و مفت هزار کیلومتر راه تا آنگولا رفتند و جنگیدند و کشته شدند و آزادی را برای آنگولا به ارمغان بردند. یادمان نرود که از تحریم کوبا ۴۵ سال می گذرد و محاصره است. بنا به آمارهای خود AID امریکا تا به حال نمی دانم شاید تقریبا ۲۰ برای دموکراسی توطئه براندازی و کشتن کاسترو وارد عمل شده. آیا امریکا خیلی برای دموکراسی کوبا دل اش می سوزد؟ پس چرا با عربستان کنار می آید؟ چرا با صدام کنار آمده بود که این جنایتها را در سرزمین ما کرد؟ چهقدر از سربازان دلاور و معصوم و کم آگاه ما کشته شدند تا ماتلان بتوانیم از این نفت راحت استفاده کنیم؟

ما ممکن است در معرض غلطیدن به پوپولیسم باشیم و انتقاد هم میکنیم اما منصفانه بپذیریم که واداده گی، اپورتونیسم، بی تفاوتی و تایید جنایت رسم راست گرایان است. لیبرالها در مدت ۴۵ سال جنگ سرد صرفا به بهانه یک کشور دیکتاتوری مثل اتحاد شوروی به رغم حمایت های آن از جهان سوم، جهان محروم، بر روی تمام جنایت های امریکا صحه گذاشتند. اسراییل مجسمه یتایید جهانی راست است. اما نظام سیاسی همین اسراییل منشا ناامنی و جنگ و جنایت در خاورمیانه است. این خلاف اخلاق است که ما همه ی این تاریخ را نادیده بگیریم و مردم فلسطین را متهم کنیم به تروریسم و سنگاندازان رامالله را مسخره کنیم. چنین نیست. ما باید به آینده نگاه کنیم. ضمنا زیر نظارت سازمان های بینالمللی و امریکایی در کوبا انتخابات شده است، کاسترو قرگز نگفت من ۸/۹۹ درصد رای آوردم. اگر اشتباه نکنم در یک آزمون، ۸۶ درصد رای آورده است.

یعنی به نظر شما سیستم کوبا یک سیستم دموکراتیک است؟

چنین فکر میکنم. عناصر دموکراتیک تا آنجا که به توزیع خدمات آموزشی، بهداشتی و رفاهی بین مردم مربوط میشود، درآنجا پایدارند. من دموکراتیسم را فقط پای صندوق نمیبینم. اگر این طور باشد ایران هر ۱۱ ماه یک انتخابات داشته و باید

دموکراتیکترین کشور جهان باشد. به نظر شما هست؟ راست بگوییـد؟ مـن مـیگـویم دموکراتیسم توزیع عادلانهی امکانات برای تودههای مردم و اقشار محروم هم هست.

■ مردم در اقتصاد رقابتی به واسطهی آزادی انتخابات در خرید کالا و خدماتی که دارند بدون رجوع به صندوق، رای به تداوم یا عدم تداوم حضور بنگاههای اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی میدهند و با انتخابات آزاد به عرضه کننده گان قدرت و تروت جهت میدهند.

نخیر در کشوری که ۴ و به تعبیری تا ۴/۵ میلیون بی کار دارید، نمی شود. آن هم برای ۲۰ میلیون جمعیت فعال از ۶۷ میلیون جمعیت کل (نسبت ها را بگیرید و اگـر تشخیص می دهید کیف کنید!).

■ مگر در اقتصادهای چپ بیکاری ندارید؟ و مگر در مملکت ما آزادی اقتصادی وجود داشته است؟

نه به آن صورت. شما در اتحاد شوروی هرگز بیکاری نداشتید. در چین بیکاری هست چون مناسبات سرمایهدارانه را پیش گرفته است. من نمیگویم این همه فضیلت است، اما چون سوآل میکنید به لحاظ علمی میگویم، نداریم.

> ∎ چین از چپ بودن خودش فاصله میگیرد؟ بله.

> > ∎ چین چپتر است یا کوبا ؟

شاید منظورتان نزدیکی به سوسیالیسم است. بههرحال کوبا. گرچه البته ایـن گونـه پرسش و حتا پاسخ من چندان درست نیست.

■ فکر میکنید چرا چینیها از چپ بودن میخواهند برگردند؟

هنوز کاملا نمی خواهند و از خیلی جهات هم برنگشتند. در جنوب چین سرمایه گذاران آزاد را به کار گرفتند، از نظر تامین اجتماعی دست آوردهایی وجود دارد که یک درصد آن را راست گرایان ایرانی حاضر نیستند تحمل کنند. چین کشور بزرگی است که نیروی کار ارزان فراوان اما در عین حال برخوردار از رفاه اجتماعی نسبی دارد. چین از فقر، دست کم از فقر و تباهی پنجاه سال پیش نجات پیدا کرد. هدف هایش را از حیث جنبه های اساسی اجتماعی – اقتصادی در طول سال های برنامه ریزی رشد و عدالت پیدا دفاع از سوسياليسم ۱۵۵

کرد ولی به هر حال در گردشی که در شرایط سیاسی چین اتفاق افتاد دولت چین ایدئولوژی را فدا کرد. به نظر من اشتباه کرد زیرا در این کار، حرمت کار، عدالت و تامین شکسته شد. البته شاید همان قدر هم دولت پیشین اشتباه می کرد. چین عواقب متعددی را باید بپردازد. شما با مردم چین که صحبت نمی کنید با من صحبت می کنید و من هم تصمیمات دنگ شیائو پنگ را می گویم که بخشی از حاکمیت بود که همیشه مورد تردید و انتقاد بخشهای دیگری از حاکمیت قرار داشت. شعار آنها توسعه به جای ایدئولوژی بود و نتایج ناشی از این سیاست را می بینند. البته منصف باشیم این توسعه به بر بنیاد آن اقتصاد قبلی شکل گرفت نه این که از نو اختراع شده باشد. زیر آخته آن نی توسعه به بر بنیاد آن عدالت اجتماعی را به دست آوردهاند.

کنار گذاشتن یک سویهی ایدئولوژی هم به نفع دست آوردهای اقتصادی مفید نبود. من درآمدگرا نیستم و توسعه را پدیدهی همه جانبه و فرهنگی میدانم. آین که فقط سطح درآمد بالا برود و معلوم نباشد که چهطور توزیع می شود این پذیرفتنی نیست. چین این مسیر را پی گرفته است. چین نمی تواند جلو رشد سیری ناپذیر سرمایه را بگیرد. نباید به مسابقهی تسلیحاتی وارد شود. نبایـد در مسابقهی رفاهی کـه دسـتساز سـرمایهداری سلطه گر جهانی است وارد شود. الان سازمان تجارت جهانی هم بخش مهمی از کارش را ول کرده و از کشورهای اروپایی دم میزند که به خاطر سیاست چینی به گرفتاری یا حتا به فلاکت افتادهاند. ایتالیا کارگراناش بی کار شدهاند و آلمان نیز و..... اما یادمان باشد همین سازمان در مالزی، اندونزی، تایلند و پاکستان که مصیبت ایجاد شده است هیچ چيز نمي گويد. حالا شما مي توانيد بگوييد به من چه؟ حرف چپ اين است که ايـن راه، راه همیشه پایداری نیست. در سطح سرمایهداری <mark>وابسته و</mark> در سطح کشورهای فقیـر آثـار بسیار منفی ایجاد میکند این دودش به چشم همان چین میرود، برای اینکه این کشورهای فقیر نمی توانند از چین کالا بخرند وقتی چین در سطح جهانی چنین می کند در داخل هم تعارض ایجاد میکند. من فکر می گنم این سیآست برای چین عاقبت خوشی ندارد. ضمن این که در مسیر جدید رشد فروش، دخل سرمایه داری امریک و اروپ را آورده است ولی بیشتر از آن دخل کشورهای فقیر را خواهد آورد. این منجـر بـه نـوعی ستیز و جنگ می شود. وقتی صلح جهانی به خطر می افتد فقط به خاطر جاه طلبی سیاست مداران نیست، به دلیل مسایل اقتصادی است. من نظریه یی را که می گوید امریک به خاطر نفت به عراق آمده است قبول دارم. چین هم وارد چنین عرصه هایی می شود.

من نمیدانم مردم محروم چه گناهی کردهاند که در این دست آوردهای رقابت آمیز باید بسوزند. شما می توانید بگویید این ها شعار است و به ما مربوط نیست و باید خودمان رشد کنیم. من هم در مقابل به شما می گویم حرف های شما هم شعار است، اگر این بحث مسایل جهان به شما مربوط نیست و سر در چاه خود می کنید و فریاد خوش بختی میزنید.

∎ فکر نمیکنید کشورهای ثروتمند مثل امریکا بیشتر به صلح احتیاج دارنـد و هرگونه جنگ و ناآرامی بیش از هر جا شیرازهی امور آنها را به هم میریزد؟

خیر. نه لزوما اگر جایی که جنگافروزی ذاتی با هزینه های غیر عادی و بالاتر از منافع جنگ یا با قیام و نارضایتی جدی مردم امریکا، غرب و جهان روبه و می شود. اگر امریکا به صلح احتیاج داشت در فاصله ی جنگ دوم تا پایان سده ی بیستم بیش از نود جنگ خونین به راه نمی انداخت و همین امروز از عراق خارج می شد. من مرتب می بینم که افراد و اقشار چپ بازنشسته ی بی عمل که چیزی جز انتقاد کردن به گذشته و در واقع نفی سوسیالیسم - برای پوشش بی عملی خودشان ندارند با تاسف سری تکان می دهند که دیدید این جنایت کاران تروریست در مترو لندن بمب گذاری کردند؟ من تعجب می کنم اگر در جا جنایت هایی را که امریکاییان در بمباران های فلوجه، مرتکب شدند محکوم نکنند.

∎ اگر از جنبههای دیگر شباهت مواضعتان نسبت به جریان مشهور به اصولگـرا را رد کنید ولی در مورد احساستان به امریکا کاملا مثل آنها سخن میگویید.

چهار تا از حرفهای الان من بله، ولی لباس پوشیدن من مثل بوش است نـه مثـل آخوندها.

هن راجع به مواضع شما در برابر امریکا صحبت می کنم نه لباس پوشیدن!
در واقع در همان مایه حرف میزنید. امریکا این جنایتها را کرده است در امریکا هم
من طرفدارانی دارم. در امریکا کسانی که در تظاهرات ضد جنگ شرکت داشتند زیادند.

■ سوآل من در مورد شباهت مواضع دو طیف ایرانی در قبال امریکا اسـت نـه شباهت یک ایرانی و امریکایی.

باشد می توانیم در مواردی تشابه یا تفاوت فکری داشته باشیم. مهم اصول است و

دفاع از سوسياليسم ١٥٧

مسیر و هدف. در امریکا هم کسانی هستند که علیه جنگ موضع دارند و من با آنها دوست هستم نه آنها که جنگ عراق را تقویت میکنند. شما میگویید امریکا صلح میخواهد، من میگویم پس باید از عراق به نفع دموکراتیسم واقعی بیرون برود.

هشت هزار کیلومتر آمدهاند تا عراق که چی؟ به آنها چـه مربـوط کـه در کجـا چـه اتفاقی میافتد و اگر به لحاظ انسانی صحبت میکنند چرا سالها صدام را حمایت کردند.

این را قبول دارید که مثل دوستان اصول گرا راجع به امریکا صحبت میکنید؟ من فکر میکنم خیلی از حرفهایم میتواند در گلچین شما شکل آخوندها یا شکل امریکاییها باشد. شما قبول ندارید که خیلی از حرفهای شما شکل جاسوسان سیا است؟ همان قدر میتوانم از شما سوآل کنم. این پرسشهایی که میپرسید و این بحثهایی که راه میاندازید قرار است به کجا بکشد شما حق ندارید از من سوآل بازجویانه بکنید. اما بکنید و نگذارید با دستی پر به دفتر شرق برگردید.

> **∎ شما در انتخابات شرکت کردید**؟ رای ندادم و رای هم نمیدهم.

∎ با دوستانی که عضو کانون هستند یا روشــنفکـران عرفـی کـه در انتخابـات شرکت کردند بحث نداشتید؟

آنها که میگویند عضو کانون نیستند نه دولت آبادی نه سیانلو که حالا باری همین انتخاب نامزد شدهاند عشق شما. من بچههای عضو کانون را نمی شناسم که شرکت کرده باشند.

■ آقای دولت آبادی.....

به نظر می رسد ایشان دیگر عضو کانون نیست، مدتها است که با کانون قطع رابطه کرده است و اعلام هم کرده است که من عضو هیچ سازمانی نیستم. ایشان نظر شخصی خودشان را داده و از نظر من نظر نادرستی بوده است. آقای دولت آبادی یک نویسنده است و به عنوان یک فرد شرکت کردهاند. روزنامهی اعتماد می دانست که دروغ می گوید ولی در نهایت ناجوان مردی نوشت فریبرز رئیس دانا گفته به کروبی رای بدهید. من به روزنامهی اعتماد زنگ زدم و پس از آن که حاضر نشد دروغ گویی علیه مرا تک ذیب کند و معلوم شد با برنامه ریزی بی شرمانه این کار را کرده است، گفتم ۴ میلیون در جیب تان

بگذارید چون میخواهم با جواب دندانشکن دندانتان را خرد کنم تا به دنـدانپزشـکان بدهید.

همه ی این ها نشان می دهد چپ دارای نشان مردم گرایی است و دارای اعتبار است و صندوق شما نیاز به آرای افراد شناخته شده ی چپ دارد. من این گونه بازی دمو کراسی را ظلم و اهانت می دانم، این را که بین این دو نفر یکی را انتخاب کنید. اگر به دفاع از احمدی نژاد متهم نشوم، که می دانم نمی شوم چون اولین نامه ی انتقادی به ایشان را نوشتم و در روزنامه ی صاحب قلم چاپ شد. بعد از نامه هم کسانی به من زنگ زدند و گفتند آقای رئیس دانا شما زود به رییس جمهور شلیک کردید و البته من، گفتم از این واژه ها به کار نبرید. باید بگوییم آن هایی که رفتند به آن طرف (احمدی نژاد) رای دادند نفه میدند که ایشان فرزند همان طرف دیگر (رفسنجانی) است. آن هایی که گفتند به احمدی نژاد رای ندهید متوجه نبودند ایشان فرزند همان حکومت و جریان است.

∎ یعنی شما تفاوتی بین دو نامزد انتخابات سوم تیر قایل نیستید و هر دو را یکی میدانید؟

آدم باید کور باشد که تفاوت را نبیند ولی تفاوت چندان معنی دار نیست این را اگر ندانیم کور ذهن ایم. چون تفاوت معنی دار و اساسی باید در تغییر جهت ساختار اقتصادی و سیاسی و اجتماعی باشد. تفاوت تفکر اساسی وجود ندارد. ممکن است فردی وقتی به خانمها نگاه می کند سرش را پایین بیندازد. ولی وقتی مدیر می شود و می خواهد افرادی را استخدام کند، فرصت بیش تری به زنان بدهد و برعکس آن کسی که باخنده به صورت خانمها نگاه می کند و حرف می زند فرصت کم تری بدهد. این تفاوت های بر خورد و تفکر را استخدام کند، فرصت بیش تری به زنان بدهد و برعکس آن کسی که باخنده به صورت چه چیزی را حل می کنند. واقعیت می تواند این باشد که همه ی آنها ضد برابری حقوق زناند. چپ این طور روی تفاوت ها فکر می کند. به نظر من شما آن گونه که کردید بر خورد نکنید. خود نظام جمهوری اسلامی شما هم خوش ش نمی آید. آنها می گویند ما تفاوتی نداریم با هم متحد هستیم. خود آن آقا درست بعد از اعلام نتایج و روشن شدن شکست تردید آمیزش، مثل مورد انتخابات مجلس ششم گفت حالا به خاطر نظام باید هم همین را گفتند و گفتند انتخابات ناعادلاته بوده. تخلفات بوده است اما باید د تیجه ی آن را قبول کنیم. کروبی هم به اعتراض بلند، سرآخر در همین مایه حرف زد. کولایی و معین موجود این را گفتند و گفتند انتخابات داعادلاته بوده. تحلفات بوده است اما باید د تیجه ی و اختلاف اساسی ندارند.

## نگاه آزادوار سوسیالیسم به هنر

یک هدف مهم سوسیالیسم، وقتی در برابار سلطهی تاروتمنادان که با مالکیت انحصاری ابزار تولید و با در اختیار داشتن عناصر اصلی قدرت به حذف جدی شرایط برابر و به القای رضایت دروغین دست میزنند، مبارزه میکند، دموکراسی است. به راستی سخیف ترین و نحیف ترین نگرش آن است که عدالت را همانا برقراری حرمت مالکیت میداند، زیرا مالکیت بر ابزار تولید و ثروتهای همه گانی ـ کـه پـس از مـدتی بـه گونـهی میراثی از راهزنی و مردمزنی به شرافت دروغین میرسد ـ در واقع مانع برقراری عدالت، بـه معنای برخورداری همه گانی مردم و ارزش آفرینان از همه ی ابعاد، حق بشاری است، وانگهی حق برخورداری از زیستمندی سالم از جمله بهداشت، آموزش، فرهنگ، رفاه، حقوق فردی و اجتماعی، ربطی به حرمت مالکیت به هر شکل آن ندارند. مالکیت حریمها و وسایل شخصی شهروندان بیشتر از هرچیز در تنگنا و در معرض تجاوز نظام ناعادلانهی مالکیت قدرتمندان قرار می گیرد. وقتی عدالت تحقق حق برخورداری همه گانی از امکانات موجود، حتا امکانات خصوصی سازی شده به انواع حیلههای قانون، نیرنگ و زور باشد، این عدالت می تواند به تحقق مُشارکت و حق زنده گی همه گانی بیانجامد و اصلی ترین پایه و مایهی دموکراسی را بسازد. از این رو سوسیالیستها در جهان ما پاسدار دموکراسیاند. همهی سوسیالیستهایی که به بهانهی نارسایی و نیرنگبازی دموکراسی بورژوایی، از گنجانیدن مبارزه برای دموکراسی، همراه و آمیخته با عدالت، در مبارزهی طبقاتی داخلی و جهانی، یعنی اصلی ترین محور سوسیالیسم، تن زدهاند یا به سوسیالیسم خیانت یا آن را خراب کردهاند یا نفهمیده میراثی برای منتقدان ناوارد و بددلان بهجای نهادهاند.

اگر سوسیالیسم را اینگونه درک کنیم، چنان که میلی بند گفته است' باید به بخشی از مبارزه برای ژرفا بخشیدن و گسترش دموکراسی در تمام عرصههای زنده گی تبدیل بشود. در این صورت براساس نظریهی گرامشی'' که برخلاف برخی نظرهای نسبتا رایج، یکسره مغایر با نظر لوکاچ از یکسو و برشت از دیگرسو نیست، باید در برابر استیلای فلسفی ایده آلیستی، عقل سلیم گرایی، ارزش های رایج رشد صنعتی و مذهب نو تدوین یافته ی بورژوایی، شهروندان نیز نوعی ضد استیلای اساسی، ساختاری و انقلابی ایجاد کنند. بدین سان دموکراسی یک روند از پیش تعیین شده ی تاریخی نیست، و مارکس و مارکسیستها نیز از این گونه تاریخ گرایی مبرایند. پیش رفت دموکراسی نتیجه ی تلاش، مبارزه و فشار پیوسته از پایین برای توسعه ی حقوق دموکراسی است.

فشار طبقات فرودست میتواند شکل خلاقیت ها و پدیده های هنری، مبارزات فرهنگی و سیاسی برای تشکل ها و برای دفاع از آرمان سوسیالیستی به خود بگیرد. منتهای نادانی است که در این جا طبقات فرودست را به گونه یی من در آوردی به فرودست ترین ها یا با سخت گیری خاص تنها به طبقه یکارگر صنعتی محدود کنیم. بعضی ها چنین میکنند و استدلال شان این است که نقد بورژوازی از سوی کسانی که از بورژوازی بهرهمند میشوند نادرست یا ناشدنی است. اگر چنین باشد، به ویژه براساس ادعای نظریه پردازان بورژوازی هیچ کس حق ندارد به نقد و اعتراض دست بزند، حتا منتفع میشوند. این نظریه های استبدادزده، ضد انتقاد و شبه فاشیستی از بورژوازی و هنر خلاق و اعتراضی سرجنگ دارد وگرنه حتا انسان که در خانواده از همسر خود نیز منتفع میشود . این نظریه های استبدادزده، ضد انتقاد و شبه فاشیستی ازبنیاد با اندیشه ناشی از ضرورت دموکراسی که سوسیالیسم آن را به بهترین وجه برمیتابد. وابسته گان ناشی از ضرورت دموکراسی که سوسیالیسم آن را به بهترین وجه برمیتابد. وابسته گان ناشی از ضرورت دموکراسی که سوسیالیسم آن را به بهترین وجه برمیتابد. وابسته گان ناشی از ضرورت دموکراسی که سوسیالیسم آن را به بهترین وجه برمیتابد. وابسته گان

۱- میلی بند، رالف؛ «سوسیالیسم در عصر جدید» در *کتاب آیندهی سوسیالیسم،* نوشتهی سوییزی و دیگران؛ ترجمهی ناصر زرافشان؛ تهران: نشر آگه، ۱۳۸۰، ص ۷۹. ۲- گرامشی، آنتونیو، *گزیدهی آثار آنتونیو گرامشی*؛ شرکت تهرلن: سهامی کتابهای جیبی ۱۳۵۶. ب*هو*یژه صفحههای ۷۹–۸۳ و ۹۹-۱۰۴.

نگاه آزادوار سوسیالیسم به هنر ۱۶۱ گویا آنهایند که باید اجازهی انتقاد را صادر و بـرای «اعتـدال» دامنــهی آن را تعیـین کنند.

منتفع شدن هنرمندان، نویسندهگان، روشن فکران و منتقدان اجتماعی از بورژوازی به چه معنا است؟ آیا چون آنها از حاصل کار خود معیشت میکنند و سرپناهیدارند یا لباسی نو میپوشند و فرزندانشان به مدرسه میروند از بورژوازی چنان منتفع شدهاند که حق ندارند دست به انتقاد بزنند. این حکم نه تنها مسخره، که موذیانه است. زیرا جهان را مرکب از مالکان و منتفع شونده گان میبیند و اگرچه وابسته گی به بورژوازی و قدرت را به رسمیت می شناسد اما گرایش مردمی و کارگری و اجتماعی نظریه پردازان و هنرمندان را بر نمی تابد.

چه بسا منتقدان طبقهی متوسط و بخش خدماتی نسبت به آنچه بهواقع میتوانستند و می باید منتفع شوند برخورداری بسیار کم تری دارند؛ و این در جوامع کم توسعه کاری جدی و گسترده است. به این تر تیب اتفاقا این محرومان نسبی زمینه و انگیزه های انتقاد را دارند. اما این، شرط محدود کننده ی نقد نیست. به جز طبقات زیردست و فرودست و محرومان یتیم مانده حق آنتقاد برای اقشاری که حتا در رده های بالای رفاهی هستند، اما به روش های استیلا و دموکر اتیسم بورژوازی آگاهی یافته اند محفوظ است و اتفاقا در این جا استفاده از این حق، معیار تشخیص تعلق انسانی فرد به محفوظ است و اتفاقا در این جا استفاده از این حق، معیار تشخیص تعلق انسانی فرد به محموط است و اتفاقا در این جا استفاده از این حق، معیار تشخیص تعلق انسانی فرد به زیبایی شناسی تنوع پذیر، مستقل و ناجهت دار هنرمند می تواند عالی ترین تبلور هنری خود را داشته باشد. به هرروی موضوع «منتفع شدن» آن قدر مبهم، اندازه ناپ ذیر و چند زیبایی شناسی تنوع پذیر، مستقل و ناجهت دار هنرمند می تواند عالی ترین تبلور هنری پهلو است که دل دادن به آن به معنای در افتادن در تلهی ضد انتقاد و آزادی گریزی میرند تا حق اندانی دو تا ندازه ی نیز هنرمندان مزد بگیر و توجیه گر آن را به کار می برند تا حق اندیشیدن و خلاقیت هنری انتقادی را سلب کنند. چنین است زیرا آنها معمولا در برابر آن انتقادها چیزی ندارند بگویند.

حرف آخر آن است که بورژوازی به معنای خاص پدیده یی مربوط به نظام اجتماعی بورژوایی به معنای عام است که در آن نیروی کار، صاحبان سرمایه، مدیران، تولیدکنندهگان فرهنگ سیطره جو، ارزش آفرینان ادب و هنار اعتراضی، که به قلول برشت صورت و محتوا را دگرگون می کنند و شکلهای هنری نوین پدید می آورند تا مبارزه ی اجتماعی خود با هنر و ادب استیلاگر را به پیش ببرند، و فعالان دیگر را در

خود دارد. در نظام بورژوایی همه، حتا رئالیستهای بورژوایی، چنان که لوکاچ<sup>۱۱</sup> باور داشت، می توانند به ارایهی آثاری دست بزنند (چنان که والتر اسکات، بالزاک و تولستوی کردند) که ارزشمندترین منبع برای «معرفت انتقادی و روشن گری سیاسی و پیشرو»<sup>۱۲</sup> فراهم آورد.

برشت به نوآوری و هنر مدرنیستی که هنر انقلابی باشد باور داشت اما لوکاچ از هنر مدرنیستی منخط سخت روی گردان بود و به این سبب مدرنیسم را چه بسا بیان گر احساسات رو به زوال بورژوازی میدانست. نظریه ی انسان گرایی مارکسیستی (مثلا کولاکووشکی) از شماری از آثار بورژوایی از آن رو حمایت می کرد که در آزادسازی انسان ها سهیم بودهاند. در مکتب فرانکفورت مارکوزه و آدرنو هنر اصیل را هتری میدانستند که چونان ابزاری برای رهایی عمل می کند. آدرنو، کافکا و بکت را ستایش می کرد اما از نظر لوکاچ این دو نویسنده، منحط به شمار می آمدند. از نظر آدرنو این ها به هنر ماهیت انتقادی و رادیکال دادند و ایدئولوژی بورژوایی را مردود شمردند. اما برای لوکاچ آن ها صرفا تکه هایی از جامعه ی بورژوایی را به نمایش گذاشته بودند. حق با لوکاچ بود، اما این به منزلهی نفی آنچه می شد از آثار این گونه نویسنده گان دریافت نیست، مگر آن که با لوکاچ هم آوا شویم که آن ها بدبینی و پوچانگاری را به جای معرفت نشانده آند. گمان می کنم باز حق با لوکاچ بود.

برشت و بنیامین در هنر عامیانه نیز راههای تاثیرگذاری پیشرو و رهایی بخش را می جستند. از رسانه های جدید نیز می توان برای آگاهی رسانی به فرودستان و ستم دیده گان سود برد؛ این را برشت می گفت اما آدرنو به آن باور نداشت، زیرا فرهنگ توده را ابزاری برای سلطه به شمار می آورد. از دیدگاه آلتوسر که هنر را در جایی میان علم و ایدئولوژی قرار می داد، موازینی را می توان به کار انداخت که نقد علمی را بنا کنند و آنگاه با یاری آنها می توان در متون و آثار هنری کار کرد واقعی ایدئولوژی را برای شناخت جامعه و نقد آن، به رغم آن چه پدید آورنده، بیان می کند، مشاهده کرد. اما در برابر سنت علم گرایانه و ساختار گرایانه که به هر حال بخش عمدهی فرهنگ را شکلی از سلطه می دانند، سنت آرمانیستی به یافتن ابزارهایی برای رهایی در این فرهنگ می اندیشد.

۱- لوکاچ، گئورک؛ معنای رئالیسم معاصر؛ ترجمه ی فریبرز سعادت؛ تهران: انتشارات نیل، ۱۳۴۹.

۱- مکاریک، ایرنا ریما*؛ دانش نامهی نظریه های ادبی معاصر*؛ ترجمهی مهران مهاجر و محمد نبوی، تهران: نشراکه، ۱۳۸۴، ص ۴۱۱.

نگاه آزادوار سوسیالیسم به هنر ۱۶۳

من نتوانستم میان روی کرد لوسین گلدمن که یک وظیفهی نقد را نقد اجتماعی میدانست و وظیفهی دیگر آن را بازسازی بافت تاریخی متن و قراردادن متن و نویسنده در چارچوب ایدئولوژی طبقاتی مربوط به آن تشخیص میداد و روی کرد ایگلتون<sup>۱۲</sup> که وظیفهی هنر را بازتولید گفتمانهای ایدئولوژیک و بیان چهگونهگی کارکرد ایدئولوژی و تاثیرگذاری آن میدانست، آشتی ندهم. پیش از گلدمن و در کنار او و پس از او نوعی انسانگرایی مارکسیستی قرار میگیرد که میتواند در چارچوب تحلیل تاریخی و طبقاتی از تمرکز بیش از حد بر طبقات به سمت توجه به مسایل قومیتها، نژادها، زنان، کودکان، کشورهای کمتوسعه، انواع سلطهگری و نیرنگ سیاسی، جنگهای داخلی، توطئههای ویژه امپریالیستی حرکت کند اما در کنار نظریهی علمباوری نخستین ایگلتون – که خود او بعدها از آن دست برداشت – موازینی ایدئولوژیها را در قالب متن تولید کرد و به کار انداخت و چهگونه میتوان به استقلال ایدئولوژیها را در قالب متن تولید کرد و به کار انداخت و چهگونه میتوان به استقلال هنر و به زیبای شناسی غایتشناسانه و انسان گرایانه جامهی نظری پوشاند.

من همچنین نتوانستم از روی کردی آمیزه یی ـ شاید التقاطی ـ چشم بپوشم که در آن آنچه گرامشی و برشت تلاش برای ایجاد فرهنگ ضداستیلا و نوآوری برای رو دررویی با موقعیتهای اجتماعی جدید می گفتند در کنار نظریهی لوکاچ، که در رئالیسم بورژوایی نیز راه رهایی را می جست، جای می گیرد. باز پذیرفته ام که برشت در جست وجوی بالنده گی میان فرهنگ عامه می تواند موفق باشد ـ و می توان موفق بود ـ گرچه می توان «صنعت فرهنگ سازی بورژوایی» و فرهنگ سلطه گرانهی توده یی را نیز از یاد نبرد. وظیفهی نقد سیاسی آن است که نشان دهد اثر هنری در این رودررویی ها چه می کند.

لیا آیزایا برلین<sup>۳</sup> در بررسی الگووارهیی خـود از آزادی مـا بـه پـیرَوی از دیگـران، دو مفهوم از آزادی به دست میدهد، اما خودسرانه مرزبندی بسیار شکنندهیی بین ایـن دو برقرار میکند؛ مثل اینکه یک صفحهی توری را برای جلوگیری از تـداخل هـوای یـک

## I- Eagleton, T., Criticism and Ideology, A study in Marxist Literary Theory, London: New Laft Books, 1976.

۲- برلین، آیزایا؛ *چهارمقاله دربارهی آزادی*، ترجمهی محمدعلی موحد؛ تهران: شـرکت سـهامی انتشـارات خـوارزمی، ۱۳۶۸. فصل ۳.

اتاق به میل خود جابه جا کنیم. برخلاف برداشت لیبرالی، سوسیالیست ها این دو قلم رو را به گونه یی آمیزه یی و دیالکتیکی مورد توجه قرار می دهند و نه جدا از هم. نگرش آزادی منفی ناظر بر این امر است که چه شرایطی پدید میآید و چه کاره ایی صورت می گیرد تا شخص نتواند کاری را که می خواهد انجام دهد؟ ممکن است کسی مقررات اقتصادی و مالیاتی و رفاه همه گانی را مانع آزادی خود در فعالیت و مال اندوزی بداند. اما از دیدگاهی دیگر، به گمان من میتوان گفت کسانی که با فقر و ناداری دست به گریبان اند نمی توانند از عهده ی دستیابی به آن چه برای شان قانونی و اساسا میسر و حق است برآیند، پس فقر آزادی شان را به مخاطره می افکند. آیزایا برلین بد نمی داند که در این باره به این قلمرو وارد شود که حتا در محرومیتهای اقتصادی ممکن است نقیم رای نگرش بدبینانه موجود باشد و فرد فقیر به توطئه یی بیاندیشد که برای فقیر نگه داشتن او در کار بوده است و بنابراین از قلمرو سادهی محدود ماندن آزادی به قلمرو ستم و برده گی اقتصادی پای بگذارد.

آیزایا برلین می پذیرد که انسان همیشه نمی تواند دست روی دست بگذارد و به آزادی خود بیاندیشد و حاضر نباشد بخشی از آن را به خاطر جلوگیری از فقر و فلاکت دیگران، یعنی برای عدالت، از دست بدهد و از این رو که می پذیرد اخلاق لیبرالی عدالت را در ساده ترین شکل آن، یعنی آزادی برابر برای همه می خواهد، بنابراین فدا کردن آزادی را، گرچه از حیث اخلاقی لازم باشد، پیش رفتی برای آزادی نمی داند. به اکمان او آزادی، آزادی است و برابری و انصاف و عدالت و فرهنگ و سعادت و آرامش خاطر چیزهای دیگریاند. از این رو است که فیلسوفانی لیبرال از این دست ضرورت حذف استثمار و ارایهی تعریفی دقیق و ژرف از آن را رد می کنند و در این باره چنین انتخاب اخلاقی، از آن جا که با عقل نوین جهانی و با منافع اقتصادی فردی سازگار نیست، از حیث عقلی و علمی نیز مجاز نیست، مگر آدم احساساتی خود سازگار نیست، از حیث مقلی و علمی نیز مجاز نیست، مگر آدم احساساتی خود دوطلبانه برای خود دست به چنین کار احساساتی گرانه یی دست بزند.

تا زمانی که به آزادی به عنوان امری مجزا و انتزاعی نگریسته میشود طبعا هـرکس میتواند بگوید گرفتن آزادی دیگران به بهانهی عدالت و گسترش آزادی امـر نایسـندی است. البته که آزادی مرغ ماهیخوار بـه منزلـهی مـرگ مـاهیهـا اسـت، امـا در نظـام اجتماعی انسان نمیتوان اینگونه انتزاعی و دادوسـتدی بـه موضـوع نگـاه کـرد. آزادی نگاه آزادوار سوسیالیسم به هنر ۱۶۵

همهگانی در گرو زندهگی عادلانه است. آزادی منفی را نباید باارزشهای لیبرالی ارزیابی کرد زیرا در آن صورت همیشه آنچه را از دست میرود در کفهی ترازویی میگذارد که به خاطر ارزشهای فردی میتواند پارهسنگ در زیر داشته باشد، آنهم به گونهیی دلخواه.

آیزایا برلین می پذیرد که دهقان مصری حتا در مقایسه با آکادمیسین دانش گاه آکسفورد بیشتر از آن که نیازمند آزادی باشد محتاج دارو و پوشاک است. اما او اضافه می کند همین حداقل آزادی که دهقان در حال حاضر نیاز دارد و آن آزادی بیش تری که فردا لازم خواهد داشت، از نوع خاص او نیست بل که عینا از همان مقوله ی آزادی أن استاد است. برلين براي دو كيفيت، دو محيط زيست اجتماعي، دو تاريخ، دو شرايط مادی متفاوت، مفهوم دل به خواه و ذهنی خود را (که آکادمیسین آکسفورد بوده است) به گونه یی کاملا یک سان به کار میبرد. تحقق و عینیت آزادی برای او گمشده است. استاد دانشگاه آکسفورد همانند او نوعی آزادی میخواهد که به تمامی بر اساس باورش یعنی فطرت و طبیعت آدمی شکل گرفته است، اما در عمل آن را میخواهد تا بتواند آزادانه عليه كمونيسم و مشابهساري آن با فاشيسم قلمفرسايي كند. اين انتخاب البته به میل خود او بسته گی دارد به شرط آن که همانقدر هم از آزادی در نظام سوسیالیستی برای آن که بشود آزادانه علیه سرمایه داری نوشت و زیر تاثیر مصلحت حکومت گران خودکامه نبود، دفاع کند. اما به هر حال این به میل او بسته گی ندارد که دهقان مصری آزادی را برای چه میخواهد، برای نان، برای ادامهی حیات، برای مبارزه برای براندازی جباریت و سلطهی طبقاتی، برای مقابله با ستمها و جنگ افروزی های امپریالیستی، برای تلاش در کسب مالکیت زمین یا چه؟ آزادی معنای یکسانی ندارد. سوسیالیستها از آزادی، رهایی گستردهی انسانی را میطلبند اما بورژوازی در بهترین شرایط از روی اکراه به رای اکثریت تن میدهد، ضمن آن که اقلیت در اعمال بازدارندههای پنهان و آشکار خود پابرجا میماند. یادمان باشد این نظریه پرداز و مبارز سوسیالیست، لوکزامبورگ بود که میگفت معنای دموکراسی بر پایهی حقوق و تصمیم اكثريت، همانا حقوق اقليت است.

مجبور کردن انسانها به کاری که خلاف میل آنان است مذموم است و با مفهـوم آزادی سازگاری ندارد. لیبرالیسم بورژوایی نیز، به این دلیل هـر حرکـت عـدالتطلبانـه برای جمع کثیری از مردم، وقتی کسان محـدودی را بـه اجبـار بـه دسـت کشـیدن از

آزادی خود وا می دارد، نامطلوب می شمارد. اما از داروی تحمل همه گانی، یعنی قانونی، کردن مداخلات، وقتی قانون نمی تواند بنا به سرشت خود از محرومان از آزادی، جان مایه ی کافی بگیرد، دفاع می کند. این اکراه از تحمل از دست دادن آزادی بیش تر بر می گردد به مالکیت ابزارهای تولید یا مالکیت زمین و سرقفلی و حق تسلط که آن را آن قدر اصل قدیم و محکم می شمارند که حاضر نیستند پای محاسبه بنشینند که چه قدر اجبار و الزام، برای مردم آزادی از دست داده، ایجاد شده است تا آن مالکیت فراهم آمده مقدس گردد، آن هم بر اساس قوانینی که هم فرزند و هم حامی نظام مالکیت اند که در گستره ی آزادی منفی بیدادها می کند.

آدمی در جستوجوی حقیقت به رفاه و آزادی و خوش بختی رسیده است و این یک دستور فردی لیبرالی نیست، بل که یک نیاز و حرکت جمعی است. برای این جستوجو، انسان باید مستقلانه انتقاد کند اما قرار نیست این امر ناگزیر، با احتراز از هم رنگی با جماعت همراه باشد. این احتراز، ناشی از فردگرایی و بر پایهی کیش پرستش سود شخصی است. استقلال انسان در گرو انسان بودن او است و این او را مستقلانه به جستوجوی همراهی ها، همدلی ها و همرنگی ها می کشاند. اما اگر برای امکان تفکر مستقل ناهم رنگ، جو آزادی لازم است، برای تفکر مستقل اجتماعی و مردم پذیر و انسانی، آزادی فردی و اجتماعی گسترده تری ضرور می شود. برای لیبرال ها ساختن بهشت به نفع مردم. اما برای سوسیالیستها خود قانون در زیر این تعارض قرار ساختن بهشت به نفع مردم. اما برای سوسیالیستها خود قانون در زیر این تعارض قرار دارد، بنابراین دموکراسی مبتنی بر آزادی و عدالت و قوانینی که از آن بیرون می آید می تواند این تضاد را در چند مرحله تحول اساسی حل کند.

همان گونه که روی کرد آزادی فردی فارغ از مسوولیت اجتماعی و سیاسی نمی تواند تناقضهای قلمرو مفهوم منفی آزادی را حل کند، در حوزه ی خلاقیت هنری نیز تنها الهام گیری از مایههای آزادی فردی، در واقع به معنای گیر کردن در تناقضهایی است که در نهایت آزادی را برنمی تابد. هنرمند یا نویسنده یی که با الهام از تقاضای بازار، به ویژه تقاضای پولی، می نویسد تناقض آزادی را دامن میزند زیرا این بازار اگر متوجه قوه ی خریدهای خاص و برجسته باشد، همان مانع دست یابی آزادانه ی هنرمند و هنرجو و هنر پذیر به پدیده ها و آثار هنری می شوند. اگر معنای این بازار خواست و اراده ی توده است در آن صورت می توان اجبار را از راه تلفیق ارزش های نهفته در نگاه آزادوار سوسیالیسم به هنر ۱۶۷

فرهنگ مردم با روی کرد انسان گرایی، اجتماعی از یکسو و کار کردگرایی از دیگرسو از میان برد و در این میان نقش هنرمند کاهش نمییابد و خلاقیت او خدمت گزارانه نمی شود. و به عکس روی کرد رئالیسم سوسیالیستی، او می تواند با روی کرده ایی چون رئالیسم نقادانه و آرمان گرایی که تحقق انسانی همان آرمان را آزادانه به نقد می کشد و با کاربرد شگردها و آفریننده گیهای هنری تازه تر حینان که در قلمرو نور ئالیسم و سور ئالیسم پیش آمد از انحطاط بکاهد و تضاد بین آزادی فردی و خواست گسترده ی آزادی را حل کند. سوسیالیستهای آزاد چنین کردهاند.

و اما مفهوم و قلمرو مثبت آزادی به میل و خواست، و نه توان، برای دستیابی و تصمیم گیری مربوط می شود: آقا و صاحب اختیار خود بودن، این است نام گذاری تمثیلی که لیبرالها به کار میبرند. لیبرالها هم به درستی می گویند قلمرو مثبت آزادی آن است که انسان شیء بیجان یا حیوان یا بَرده باشد. تفاوت سوسیالیستها با آنان آن است که این را به دور از خیال و شعار بی پشتوانه برای همهی انسانها می خواهند و برای شتیء شده گی و از خودبیگانه گی مفاهیمی واقعی، مادی و اجتماعی قایل اند و نه صرفا نظری، گرچه طبایع انسانی از نظر آنان دور نمی ماند. سوسیالیستها نمی خواهند این قلمرو مثبت را به طور مصنوعی از قلمرو منفی جدا کنند.

خواستن هر چیزی ارتباط درونی، واکنشی و از همه بهتر دیالکتیکی با توانستن دارد. بی هوده نمی توان دو قلمرو مثبت و منفی را از هم جدا کرد. اگر من می خواهم به میل خود انتخاب فرهنگی و هنری داشته باشم، این مربوط می شود به تجربه ها، موقعیت مادی و اجتماعی، شرایط طبقاتی و تاریخی و این همان است که در قلمرو مفهوم منفی، بازدارنده گیهای عمیق و نه سطحی \_ چنان که نو لیبرال ها مطرح می کنند \_ را پدید می آورد. آدمی که درس نخوانده است \_ همان دهقان مصری ـ با آدمی که به گونه یی پیچیده به یک مهندسی فکر یعنی کارساز فنی و اداری و ارادی و فکری نظام حاکم، بی وارد شدن به قلمرو نقد اساسی، به یک آکادمیسین آکسفورد تبدیل شده است، به طور یکسان آزادی و ارباب خود و صاحب اختیارِ خود بودن را

این که هر کس آزاد باشد هر کاری میخواهد بکند میتوانـد او را بـه بـردهی طبیعـت، بردهی بازار، بردهی قدرت، به صورت پنهان یا آشـکار، تبـدیل کنـد، بـه خـاطر آن کـه در نهایت او به عنوان یک فرد به جایی برسد و به امکاناتی دست یابد که با آن هـر کـار مایـل

است بکند. دیدگاه هگلی و افلاطونی با این روی کرد و به ویژه با این دیدگاه که با تمایل به انجام کار دل خواه، انسان می تواند اسیر هوس های لجام گسیخته شود، موافق است. نیهیلیسم، بخشی از پستمدرنیسم نولیبرالی، آنارشیسم لیبرالی و همانند آن ها مکتبهایی اند که در روی کرد مثبت به آزادی، کم تر ضد ارزش می بابند، یا تقریبا هیچ ضد ارزشی نمی بابند. اگر پذیرفته باشیم هدف واقعی انسان تنها با گزینش آزادانه ی خود آن انسان، و نه با بالاترین سطح رهایی اش در متن جامعه امکان پذیر است، آن گاه ناگزیر به این فضای منحط ناشی از لیبرالیسم فرو پاشیده ـ که هدف های انسان گرایی نخستین را به کناری نهاده است. می رسیم که خواست ما و آزادی واقعی مردم را نادیده بگیریم و به نام آزادی بیش تر و تا آن جا که خود کامه گان سوسیالیستنما یا مصلحان دروغین خود کامه اعلام می دارند، به نام عدالت و سلامت جسمی \_ انسان ها را به اجبار واداریم.

هرچه مشارکت فرد در نظام جمعی گسترده تر باشد، امکان سو، استفاده از آزادی و عدالت به زیان آن کم تر می شود. نمی توان جوان هایی را که میل به موادمخدر می بابند به حال خود واگذاشت و این را به دفاع از حقوق بشر منتسب کرد چنان که میل کود کی را به چنگ زدن به آتش گداخته، به بهانه ی حقوق کودک. بهتر است در سطح اجتماعی، فراتر از خانواده و مدرسه چه کسی تصمیم بگیرد؟ دولت مصلح؟ خرد جمعی؟ یا اخلاق نظری؟ سوسیالیسم با قراردادن و گذاشتن تصمیم برعهده ی گسترده ترین آزادی ها، یعنی ایجاد حق واقعی و عملی برخورداری از دانش و امکانات مادی و اطلاعات برای همه گان و بر خورد ژرف با موانع آزادی یا آزادی منفی، شامل حق مالکیت و حق آب و گِل داشتنهای متفاوت ارزشی و دینی و ایدئولوژیک و آمتیازهای میراشی یا جناحی در دولت ها، سعی می کند بر این تعارض ها چیره شود. بهترین روش برای انسانی کردن آزادی مثبت، فرار از آن نیست، انکارِ خواستهای غریزی انسان نیز نیست، ترس از متهم شدن به عقب نشینی از آزادی نیز نیست. پس چیست؟ دموکراتیسیم است که هم کنشی یا بعدن می می کند بر این تعارض ها چیره شود. بهترین روش برای انسانی کردن آزادی به عقب نشینی از آزادی نیز نیست. پس چیست؟ دموکراتیسیم است که هم کنشی یا گسترش آزادی ها در قلمروی همزمان مثبت و منفی دارد.

و اما جنبهی مثبت، یعنی این که شرایطی وجود داشته باشد تا انسان بتواند تا جای ممکن هرچه می پسندد انجام دهد این، با تشخیص مفهوم «پسند» در چارچوب لذات جمعی میسر می شود و این نیز به نوبهی خود چیزی نیست جز آن که لذات خودداری از دریافتهای شخصی با لذات اعطای آزادی به دیگران موانع اصلی و عمیق بازدارنده گی ما همراه باشد. سوسیالیسم را از آن رو می توان به اوج لذت نفسانی متصل کرد که کامی ابی نگاه اَزادوار سوسیالیسم به هنر ۱۶۹

هر فرد با بخشیدن بیشترین کامیابی به آن کسی که آزادانه و به همین منظور با آن فـرد میآمیزد عجین و قرین میشود. و جنبهیی فراتر از این همکنشی تلاش شده برای حـذف موانع است که تعریفی دوباره از آزادی مثبت به دست میدهد.

یافشاری هنرمند، چه به اصطلاح لوند و دلبرانه باشد، چه تلخ و دل گریز، بر آزادی مثبت، شامل انتخاب سبک، حوزه یا قلمرو کار، مخاطب و گونهی آفریننده گی، توصيف، تخيل و استعاره، در مثل شايد خطري براي آن جوان و كودك مورد اشاره بهشمار نیاید اما نمی تواند برای همیشه در قلمرو آزادی باقی بماند. از مواردی خاص که آیزایا برلین از پوستهی لیبرال بیرون میآید و مشی دموکراتیک بهخود میگیرد یکی نیز همین است که برای آزادی مثبت توصیه به تکمهل خواست نفسانی از راه پيونددادن و دلسپردن به آرمانجويي مي کند. بحث من آن است که هيچ آرماني، تاکنون به اندازهی سوسیالیسم نتوانسته است از پس دو گرایش به زیان آزادی، یعنیی پسزدن نفس و رهاکردن آن برآید با آن که بیش ترین تجرب می شکست را **به خاط**ر مداخله جویی حکومتی و ایدئولوژی و فراموش کردن ساز و کار انسانی برای پیوند آزادی مثبت و منفی داشته است. مسوولیت مصالح عامه تنها اگر از راه ارادهی مردم و در بستر پویش و تکامل و ارایهی تعریف تازه از قلمروهای آزادی مثبت و منفی به دست آید، می تواند این حکم را توجیه کند که چنین مسوولیتی صبر نمی کند تا همهی مردم از عقل و آگاهی کافی برخوردار باشند؛ بل که بهجای آن عمل می کند، اما نباید پایان راه چنین مسوولیتی استبداد باشد. چنان که پیش تر نیز گفته ام<sup>۱۵</sup> این آزادی است که باید راه آزادی را نشان دهد.

لوکاچ به اندازهی آدرنو، که «به نقش همدستانه»ی ایدئولوژی در جامعه و هنر بورژوایی اعتقاد داشت و سخت به تولید فرهنگ در این نظام بدبین بود، تفسیر بدبینانه ارایه نمی داد، زیرا او تنها به شکلهای منحط هنر بورژوایی که چیزهای کوچک را بزرگ و خیالی می کنند و از ماهیت اساسی جامعه و ارتباط هنر، با آن غافل می مانند، می تازد. او رئالیسم انتقادی را در هنر بورژوایی می ستاید. فردریک جیمسون تحت تاثیر لویی آلتوسر و مانند او برآن است که هنر، ایدئولوژی را به گونه یی غیرایدئولوژیک نشان می دهد. ادبیات پدیده یی ایدئولوژیک است و نشان ایدئولوژیک دارد اما از آن فراتر می رود. این خاصیت هنر و ادبیات است زیرا شکل های زیباشناسی آن ها را وا می دارد منظری

۱- رئیسدانا، فریبرز؛ *آزادی راه خود را نشان میدهد*؛ ماهنامهی *آدینه*: شمارهی ۶۲ و ۶۳ مهر ۱۳۷۰.

فراتر بر ایدئولوژی بگشایند. جیمسون از آنرو نقد مارکسیستی را می پسندد که نسبت به سایر رامجوییهای انتقادی، صادق تر و فراگیرتر و کم تر ایدئولوژیک است. جیمسون به علم تفسیر (هرمنوتیک) دوگانه می رسد: هم نقد عناصر ایدئولوژی کاذب و توجیه گرانه ی نقش اجتماعی در هنر و فرهنگ عامه به هم راه هنر و فرهنگ پیچیده تر بورژوایی، و هم درک فرافکنی های آرمان گرایی (اتوپیاپی) که به جذب مخاطبان می انجامد، و این هردو برای دستیاپی به جهانی عادلانه ترند، یعنی جهانی از قیدها آزادتر.

زمانی مالتوس، آن اقتصاددان بدبین، از خطر رشد انفجاری جمعیت در برابر رشد محدود کشاورزی و در نتیجه از فاجعهی بحران موادغذایی که در پیش است سخن می گفت. به هرروی داوری او توجه و سیاست گذاریهای زیاد و موثری را باری کنتارل جمعیت و افزایش بازدهی کشاورزی و صنایع غذایی و نگهداری و جابه جایی این مواد برانگیخت، اما حرف اصلی را در این میان اصل «حداکثر سود» زد. سودهای بیشتر به رشد جمعیت پایان نداد. این سودآوری به اضافهی نتایج پیشرفت در امر سلامت، بر فشار جمعیت افزود. اما همین پیش فت تولید کشاورزی را چنان بالا برد که جلوی فاجعه را گرفت، اما در مجموع فاجعهی گستردهتری بهبار آورد: گرسنه گی و فقر گسترده. امروز در جهان بیش از ۱/۲ میلیارد فقیر به معنای کسانی که درآمدی کمتر از ۲ دلار در روز دارند و در حدود ۸۰۰ میلیون گرسنه در جهان وجود دارد و ۲۵۰ میلیون نفر بیکارند و همین مقدار کودکان کار جهان با فلاکت زنده گی میکنند. ۱۴۰ میلیون کودک هرگز به مدرسه نمی روند و ۹۰ میلیون کودک آن چنان از سوء تغذیه رنج می برند. که هـماکنـون در معـرض مـرگانـد. پـیشبینـیهـای نظـام سـرمایهداری، همـه بسـیار خوشبینانه تر بودند. وقتی جهان به مرحله یی رسیده است که این چنین توزیع ناعادلانه ی درآمد و ثروت وجود دارد که یک نفر با حداقل دستمزد در ایران باید در حدود ۴۲۰هـزار سال کار کند تا درآمد یک سال یک میلیاردر بزرگ امریکایی مثلا بیل گیتس را به دست آورد (و این مقدار کار برای کشورهای فقیرتر تا ۳ برابر بیشتر می شود) کج و معوج شدن همراه فاجعهبارتر شدن پیشبینی مالتوس تعجبآور نخواهد بود.

اما در ُسالهای اخیر نومالتوسیها از خطرات زیستبومشناسی در همـهی عرصـههـا، شامل آلودهگی دریاها و رودخانـههـا، تحلیـل رفـتن منـابع زیرزمینـی، فرسـایش خـاک، آلودهگی کشندهی هوا در شهرهای پرجمعیت و کماکان فشار جمعیت سخن مـیگوینـد. نگاه آزادوار سوسیالیسم به هنر ۱۷۱

اما سوسیالیستها مانند نومالتوسیها نیستند که گمان برند این فشارهای تولید و مصرف سماجت آمیز، همه سویه است. آنها می دانند ناموزونی و بهره کشی طبقاتی و بیعدالتی است که انسان را از آزادی دستیابی انسانی به طبیعت محروم می دارد و در قلمرو آزادی منفی بیداد می کند. اما بهجز آن چنان که میلی بند گفت<sup>4</sup> سوسیالیستها که ابعاد تهدید را هر گز دست کم نمی گیرند آن را تقدیر ناگزیر نمی دانند و به مقابله ی جزیی و خیراندیشانه و محافظه کارانه ی سازمان های دولتی بسنده نمی کنند، بل که در کنار آن به فراتر می روند؛ به سوی مبارزه با ساختارهای پدید آورنده ی این بدبختیها.

زمانی که تولستوی و تئودور آدرنو، از انحطاط هنر صحبت می کردند اولیی برای هنر عصر خود که بورژوازی به زیان دورهی سلامت اشرافیت رشد می کرد دل میسوزاند و دومی انحطاط هنری۔ ایدئولوژیک بورژوازی را که به تحمیل فکر و نقش اجتماعی زبون ساز منجر می شد حمله می کرد. نگرش نوب انخطاط هنار نشان مای دها د چارا و چه گونه پیش بینی آنها کج و معوج اما کماکان منجر به انحطاط از آب درآمد. آن خودبسنده کی و نفی کامل حقیقت که قرار بود به قول آدرنو به هنر اعتبار بخشد به خودبسنده گی در تسلیم کامل به واقعیت جاری هرچه بی شرمانه تبدیل شد. آثار هنری خوب دربردارندهی بازسازی واقعیت، نوآوری در استعاره و خیال، داستان پردازی ابعاد پیچیدهی زنده گی متحول که مورد ستایش آزادیخواهان و عدالتجویان بود به بهانهی نداشتن آزادی انتخاب و یکسان شدن با امر اجتماعی (که قول لوکاچ بود) مورد ته اجم و حملهی صنعت گران هنری قرار گرفت. خود آدرنو و هم کارش هور که ایمر، بنیامین را به دلیل داشتن علاقه به هویت سیاسی هنر زیر مهمیز گرفتند. سالها در جریان تفسیر و تحلیلی که بر واداده گیهای پستمدرنیستی ..و نه همهی پستمدرنیسم ..متکی بود و در أن فرهنگ پرتناقض و منحط مدرنيسم بورژوايي نيز البته مورد نقد قرار مي گرفت. كوشش براي ارتقاى مقام انساني هنر، اين آفرينش گرى مسوولانه، انسان دوستانه، عاشقانه و آرمان گرا که در واقع رسالت بیش ترین میزان نوآوری های ماندگار هنری را داشته است، منحط اعلام می شد. هم چنین جست وجو برای راه یابی به تقدیر و سرنوشتی دیگر، جز قبول نتایج تهاجم جهانی سرمایهداری، خیال پروری خام تلقی می شده است. این داستان اما پابرجا نماند. نگاه کنید به شعر معاصر ایران: باد، برگهای پوسیده را

۱- میلی بند، رالف؛ *سوسیالیسم در عصر تردید*؛ در کتا*ب آیندهی سوسیالیسم*، نوشتهی سوییزی و دیگـران؛ ترجمـهی ناصـر زرافشان؛ تهران: نشرآگه، ۱۳۸۰، ص ۹۱.

به هوا برده است تا تندوتند برای همیشه به خاک بنشینند. رفت گر نارنجی پوش به جان زردهای پوسیده خواهد افتاد. درخت شعر شکافنده، گدازنده، عاشقانه، و منتقدانهی فارسی، به دور از انحطاط کلامورزانهی بی مغز، با کنار گذاشتن روی کردهای بی اهمیت، با نوآوری شگرف گویشی، با بیرون کشیدن ارزش از میان همهی ابعاد فرهنگ عامه و هنر رایج و سرانجام با دل دادن به موازین نقد اجتماعی، می شود شعر ایدئولوژیک که فراتر از ایدئولوژی مقام کرده است. آشکالی ندارد که این، بخش اندکی از تولید شعری را تشکیل می دهد. اشکال در آین آست که در معرض نقد قرار نگیرد و راهی مخان نیروبخش فرهنگ رهایی نشود. با این وصف شعر فارسی وظیفه ندارد سازوکاری را تشکیل دهد که تنها کارگردهای معین را برانگیزد. این گونه شعر با رئالیسم سوسیالیستی تشابه دارد. شعر خوب فارسی امروز، با زیبایی شناسی مستقلانه ی خود، رهایی بخش است و راه آزادی را نُشان می دهد، پس مترقی است.

دیدگاه سوسیالیستی جهان را داده شده یی که در آن هنر، سرگرمی واقعگریز می آفریند و تنوع و شگردهای دل به خواه و ذوقی در آن همان هنر است که فقط چیزی کمی پیش فته تر از پایه ی هنر ناب افلاطونی است، نمی داند. واقعیت برای هنرمند، فرا رفتن است، آفریدن واقعیت تازه تر است، پیش گویی است حتا اگر درست از آب درنیاید، شدار است حتا اگر آدم ها را چندبار بی هوده از خواب بیدار کند، مبارزه با انحطاط است، معتر آگر مجبور به روی آوردن به شگردهای هنری ناشناخته شود و تنها گذاشتن مولدان ساگر مجبور به روی آوردن به شگردهای هنری ناشناخته شود و تنها گذاشتن مولدان مادقانه ترین و بدوی ترین شکل آن به بند می اندازند، هرچند وابسته گان سختجان و گاه صادقانه ترین و بدوی ترین شکل آن به بند می اندازند، هرچند وابسته گان سختجان و گاه آفرینش گری هنری را نامنتقدانه به کار بَرد او<sup>14</sup> باید تحول ایجاد کند و بدین سان رهایی بخشرناک خودکامه گی باشند. سوسیالیسم، هنرمند را موظف نمی داند نیروهای آفرینش گری هنری را نامنتقدانه به کار بَرد او<sup>14</sup> باید تحول ایجاد کند و بدین سان رهایی بخشد. همه ی ابعاد و شگردها و ژانرهای هنری باید در معرض تهاجم هنرمندان قرار به نه منه آزادی و برابری عمومی مصادره شود و این البته کاملا متمایز است با به نه رای برای فروغلتیدن در مرداب هایی که هنری منحط با ایفای نقشی تثبیت گرانه بهانه یابی برای فروغلتیدن در مرداب هایی که هنری منحط با ایفای نقشی تثبیت گرانه برای ایدئولوژی حاکم می سازد.

۱- برای أشنایی با این نظر والتر بنیامین مراجعه کنید به: ایگلتون، تری؛ *مارکسیسم و نقد /دبی*؛ ترجمه ی اکبر معصومبیگی؛ تهران: نشر دیگر، صص ۹۱-۹۳.

## انتظار از جنبش دانشجویی<sup>.</sup>

من در دو تعریفی که «کینگ» و «گیدنز» از جنبش های اجتماعی به دست میدهند ایراد اساسی می بینیم که در تعریف «باتومور» وجود ندارد و بنابراین تعریف این جامعه شناس کامل تر است. تعریف دو جامعه شناس نخست بر آماده گی جمعی برای کنش برای ایجاد تغییرات اعم از نوآوری یا بازگشت به وضعیت گذشته، متمرکز است. کینگ، جنبش اجتماعی را نوعی دادوستد جمعی معرفی میکند و گیدنز آن را کوشش جمعی برای رسیدن به منافع یا هدف های خاص تشخیص میدهد. اما در تعریف باتومور اصل دگرگونی اجتماعی برجسته می شود و جای پیشبرد منافع یا دست ابی به نوعی تغییرات را می گیرد و بهاین ترتیب مقصد جنبش رادیکال سی شود. درست است که جنبش خارج از حوزهی نهادهای رسمی شـکل مـیگیـرد (البتـه ایـن چندان در تعریف کینگ مستتر نیست) اما روحیهی این شکل گیری است که میتواند به مفهوم جنبش ارتباط بیاید. از نظر باتومور، جنبش کوشش جمعی است، اما برای مقاومت و دگرگونی. حضور «مردم» به جای «جمعی» البته مفهوم جنبش را مخدوش می کند، زیرا در یک جنبش، همهی مردم شرکت نمی کنند. جنبش همچنین یک انقلاب (اعم از سیاسی یا اجتماعی) نیست، بلکه حرکتی است که دست کم متوجه تعدیل اساسی می شود و دست بالا به دگرگونی کامل در ساختارهای نظم اجتماعی میرسد. جنبش انقلابی، دگرگونی ساختارهای اساسی را نشانه میگیرد یا آنکه در برابر دگرگونیهای اساسی مطرح شده مقاومت میکند تا به طور جدی یا کامل آن را متوقف سازد. جنبش انقلابی طبقه یا خلقها را در برمی گیرد. اگر از بحث جنبش

\*- ماهنامهی حافظ، شمارهی ۲۱، آذر .۱۳۸۴

انقلابی بیرون بیابیم به جنبشهایی میرسیم که در قلمروهای خاص خواهان دگرگونی یا مقاومت در برابر دگرگونی است و این قلمروهای خاص ممکن است بر ساختارهای اساسی جامعه تاثیر بگذارند و تکانهیی برای تحول بلندمدت (یا بخشی از آن) باشند، اما بهخودیخود و درجا، بنیانهای سیاسی، اجتماعی و سیاسی را نشان نمی گیرند، و اگر بگیرند به قلمرو جنبشهای انقلابی راه مییابند.

جنبشهای اجتماعی میتوانند برحسب جنسیت، طبقه، قشربندی، فعالیت اجتماعی - اقتصادی و تقسیم کار، موقعیت اجتماعی، مذهب، قومیت و همانند آنها گروهبندی شوند. امیا گروهبندی دیگری نیز برحسب گستره یا سهم و شمار شرکتکننده گان در جنبش مطرح است. همچنین میتوان جنبشها را بر حسب اجتماعی، فرهنگی، دینی، اقتصادی، سیاسی و جز آن گروهبندی کرد. گروهبندی دیگر برحسب ژرفای خواستها است که میتواند سطحی یا عمیق باشد. جنبشها ممکن است اصلاح طلب یا رادیکال باشند. هیچ ضابطهی از پیش تعیین شده یی برای آرزش گذاری این دو وجود ندارد. چه بسا جنبشهای رادیکال که راه به شکست و ناکامی برده اند و چه بسا جنبشهای اصلاح طلب که فقط آب به آسیاب محافظه کاری دریخته و حاصلی جز ناامیدی ایجاد نکرده اند. در واقعیت جنبشها وضعیت ترکیبی دارند و میتوانند مرحله به مرحله به یکدیگر تبدیل شوند.

جنبشهای اجتماعی سازمان دهیهای متفاوتی دارند. رابطه یی بین نوع جنبش و انسجام سازمانی وجود ندارد، اما جنبش های نسبتا پایدار به طبع از سازمان دهی قوی تری برخوردار می شوند. اما جنبش ها هرچه سیاسی تر باشند، سازمان دهی های منسجم تری خواهند داشت. به هر حال سازمان ها به درجه ی سازمان های حزبی نمی رسند. نقش رهبران یا وقایع تحریک کننده ی نسبتا پایدار در این سازمان دهی ها زیاد تر از احزاب است. جنبش ها باید حداقلی از هم آهنگی را داشته باشند و البته هم آهنگی برنامه ریزی شده و سلسله مراتبی معمولا در آن ها غایب است. رسیدن به مرحله ی پایین هم آهنگی، جنبش ها را به هرجوم رج و شورش های نابینا یا کم سو می کشاند.

این حکم که ایران سرزمین جنبشها- اگرچه نه احزاب ماندگار- به شمار میآید قابل دفاع است. جنبشهای سیاسی در ایران از دورهی قاجار و در حدود چهار تا پنج دهه پیش از مشروطه آغاز شد (در این بحث قیامها و جنبشهای متعدد پیش از دوران معاصر مانند سرخجامهگان، سربهدارن و اسماعیلیان را نادیده میگیریم). انتظار از جنبش دانشجویی۱۷۵

جنبشهای مقطعی یا ماندگار مانند جنبش بابیه، جنبش تنباکو، جنبشهای محلی پیش از مشروطه و سرانجام جنبش انقلابی مشروطه را میتوان برای دوران معاصر نام برد. جنبشهای کارگری از اوان مشروطه جریان داشته اند و در همهی مبارزههای کارگری جهان صفحات درخشانی را در این سرزمین ثبت کرده اند. جنبشهای زنان، به دلایل کاملا آشکار، سرکوب یا مستحیل شده اند، اما در تاریخ نسبت به آنها نیز بی مهری شده است. جنبش زنان در دل مشروطه خواهی وجود داشت و تاثیر گذار بود. پس از آن جنبشهای سوادآموزی و حقوق زن یکی پس از دیگری پدید آمدند. دو برنامه تر - به تسهیل جنبشهای زنان یاری رسانند. جنبشهای کارگری در مناطق نشکل یعنی حزب توده ی ایران و جبهه ی ملی ایران - و اولی بیش تر و آگاهانه تر و با برنامه تر - به تسهیل جنبشهای زنان یاری رسانند. جنبشهای کارگری در مناطق نفت خیز جنوب در سالهای ۱۳۲۱ و ۱۳۲۵ در واقع پایه گذار تحولات عظیم جنبشهای سیاسی بعد و ملی شدن نفت بودند. جنبش ملی کردن نفت به رهبری انقلاب سیاسی بود به هرحال جنبشهای پس از شهریور ۱۳۲۰ تا انقلاب ضد استبداد را مهری در سال ۱۳۵۷ دوره های پس از شهریور ۱۳۵۰ تا انقلاب ضد استبداد مشاهی در سال ۱۳۵۷ دوره های فراز نشیب داشتند. کودتای مای مردا سیش مای ترون و با

در تمامی تاریخ معاصر جنبشهای روشن فکری با وجود آن که نظامهای استبداد و مهندسی فرمان روایی ایشان گروه گروه روشن فکران نازایا و وابسته و غیرسیاسی و توخالی را به میدان می فرستاد، گونه یی مستقل و اثر گذار داشته است. دو جریان دانش جویی و روشن فکری (اهل قلم) گاه به جنبش های مهم و مردمی و دگر گون کننده تبدیل شده اند. جنبش روشن فکران به دنبال قیامهای حاشیه نشینان در تهران و ناراضیان تبریز، که برگزاری «شبهای شعر گوته» با رهبری و سازمان دهی کانون نویسنده گان ایران را انگیزه داد، نمونه ی مهمی در تاریخ ایران است. کانون نویسنده گان ایران همیشه سازمان و نام نمادین و نیروبخش جنبش آزادی اندیشه و بیان و قلم بوده ایران همیشه سازمان و نام نمادین و نیروبخش جنبش آزادی اندیشه و بیان و قلم بوده زنجیره یی در آذر ۱۳۷۶ در واقع رهبری و سازمان دهی کانون توانست با موج ناراحتی و خشم مردمی درهم آمیزد و در فضای جریانها و جنبش اصلاح طلبی، اما مستقل از آن، جنبش مدنی، دفاع از آزادی اندیشه و بیان و قلم و دفاع از استی ایران سیاسی موسوم به آن، جنبش مدنی، دفاع از آزادی اندیشه و بیان و قلم و دفاع از امنیت فعالان سیاسی

جنبش دانشجویی معاصر ریشه در ثلث آخر حکومت رضاشاه دارد. این جنبش با

ایجاد دانشگاه و بازگشت دانشجویان اعزامی به فرنگ ریشه گرفت و از همان آغاز خواستار جامعه یی دموکراتیک بود. پس از شهریور ۲۰ و بهویژه در دوره ی حکومت ملی این جنبش طبعا و به گونه یی قابل فهم به گرایش های سیاسی و ارتباط با تشکل ها و فعالیت های سیاسی جامعه پیوند خورد، اما همیشه با روحیه ی جنبش دانش جویی باقی ماند. آذر ۱۳۳۲ را می توان مرحله ی پایانی این برهه از جنبش دانش جویی دانست. در این سال همراه با حضور نیکسون معاون محافظه کار، ضد استقلال طلبی و ضد چپ امریکایی در ایران، تظاهرات دانش جویی به خون کشیده شد و حکومت نظامی آتش خود را مستقیما متوجه تحصیل کرده گان کرد. سه کشته شده ی تظاهرات دانش جویی ضداستبداد و ضدامپریالیسه، یعنی شریعت رضوی، قندچی و بزرگنیا به سه ستاره ی درخشان و نماد همیشه گی مبارزات دموکراتیک دانش جویی تبدیل شدند. تقریبا همیشه، چه پیش از کودتا چه پس از آن، این چهرههای چپ و رادیکال (بهویژه رادیکال ملی) بودند که استخوان بندی جنبش دانش جویی را سرپا نگ داشت. تاریخ

از سالهای پیش از انقلاب، هسته ی سازمان های دانش جویی اسلامی، از سوی کسانی چون مهندس مهدی بازرگان، دکتر سحابی و سپس نسل بعدی، مهندس سحابی، دکتر پیمان، کاظم سامی و دیگران پایهریزی شده بود. با مطرح شدن سازمان مجاهدین و فعالیتهای چریکی آنها، جریانهای دانش جویی اسلامی نیز به قلمرو نگرشهای سیاسی رادیکال وارد شدند. پیش از انقلاب ضداستبدادی ایران در سال ۱۳۵۷، جریانهای دانش جویی اسلامی پا به پای جریانهای رادیکال چپ فعال بودند، اما جریانهای ملی به دلیل نداشتن طرح، برنامه، شعار و کنش هم پیوندی با نیازهای جامعه رنگ باختند. واقعا می توان حضور واقعی جنبش های دانش جویی رادیکال (اسلامی و چپ) در سال ۱۳۵۶ تا ۱۳۶۰ را تایید کرد. اما پس از برخوردهای سال ۱۳۶۰ که منجر به سرکوب شدید جریانهای مجاهدین و چپ شد، هم چنین به دنبال

سالها جنبش دانشجویی خود را در قالب انجمنهای اسلامی حکومتی فرو برد و در واقع بخشهای زیادی از آن فرو مردند. انجمنهای اسلامی مسوولیت مستقیم در اجرای دستورات حکومتی و به خاموشی کشاندن جنبش را بر عهده داشتند. به تـدریج با وابسته شدن انجمنها بـه سـاختار قـدرت، همـهی آنهـا هماننـد خانـهی کـارگر و شوراهای اسلامی کاردر واقع تثبیتکننـدهی وضع حـاکم محافظـهکارانـه و سـلطه و انتظار از جنبش دانشجویی ۱۷۷

سرکوب بودند (که هنوز نیز چنیناند). وقایع سال ۱۳۶۰ تا ۱۳۶۱، جنگ و ویرانی و کشته شدن فرزندان میهن، وقایع شهریور ۱۳۶۷ در زندانها، دستگیریهای سال ۱۳۶۹ تا ۱۳۷۲ هیچ تاثیری بر این انجمنهای اسلامی، که دیگر از سلسلهمراتب بوروکراتیک شبه حزبی برخوردار شده بودند، نگذاشت، مگر جایی که پای دفاع از حکومت در میان بود و اعلامیههای رسمی منتشر می شد. جریانهای پراکنده و استثناها البته وجود داشتند، اما پایه و مایهی جریانهای مستقل و قوی فعلی نبودند. وابسته شدن به حاکمیت در پی اشغال سفارت امریکا استحکام بیشتری یافت، گرچه شماری از دانش جویان پیرو خط امام که در اشغال سفارت دست داشتند استقلال نستینا بودند.

به هر تقدیر جنبش دانشجویی فروکش کرد و دوره یطلایی سردمداران دفتر تحکیم و انجمن اسلامی آغاز شد. شمار زیادی از آنان به نان و نوا و شغل و مقامهای عالی رسیدند که برای خودشان و خانوادهشان جای گاه و پای گاههای عالی اجتماعی ایجاد کرده است؛ و باز از استئناها در می گذرم.

از سال ۱۳۷۲، تغییر و تحولی در ترکیب اعضای انجمن اسلامی از حیث روی کردهای سیاسی به وجود آمد. پایان یافتن جنگ و راه یافتن گردهمآیی تازه تر جوانان به دانشگاهها این تحول را موجب شده بود. به تدریج انجمنهای اسلامی و در کنار آنان برخی جریانهای محدود دانشجویی اندکی از پوستهی حاکمیتی به بیرون نگاه کردند. در آستانهی انتخابات مجلس در ۱۳۷۵ می توانستیم از تحول جدی در ترکیب اعضای انجمنهای اسلامی صحبت کنیم. اما شبکهی مدیریتی کماکان کنترل را در دست داشت و با توجه به امکانات مالی و مجوز و پشتیبانیهای قانونی مانع شکل گیری یا رشد هستههای مستقل دانشجویی می شد. پیوند دانشجویان با روشن فکری کاملا ناممکن بود. تابو فقط در دو سه سال اخیر آن هم تا حد زیادی به طور ظاهری شکسته شده است و البته بخشهایی از انجمنهای اسلامی درون همین ناجمنها دیگر به مدیریتهای سنتی و قدیمی وقعی نمینهند، اما با توطئهها و برخوردها و بازدارنده گیهای انجمنهای مرکزی شماری از دانش گاهها رو به رو برخوردها و بازدارنده گیهای انجمنهای مرکزی شماری از دانش گاهها رو به رو

پس از دوم خرداد ۱۳۷۶، انجمنهای اسلامی تا حد زیادی باز شدند اما این بار

اصلاحطلبان در دانشگاهها و در صفوف دانشجویان به ویژه در ردههای مدیریتی نفوذ کرده و برای ۶ تا ۷ سال به گونهی سازمانیافته یی تشکل های مستقل را نه با شیوه ی مرسوم بل که با شیوه های نرم و مخملی متوقف کردند. کارکردن و فعالیت های اجتماعی و صنفی و فرهنگی برای دانش جویان تقریبا تنها در چارچوب انجمن ها میسر بود. با این وصف فضای عمومی اجتماعی گروه های دانش جویی مستقل، دموکراتیک و لاییک را تقویت می کرد. انجمن ها ناچار به رقابت های ناسالم پرداختند. در همین بره ه بود که جنبش دانش جویی براساس روحیه ی جوانان که پای به دانش گاه ها گذاشته بودند، شکل گرفت.

تیر ۸۸ و خرداد ۸۱ تهران و واقعه ی سرکوب اردوی دانش جویی خرم آباد، نمونههایی بودند که در آن جنبش های خودانگیخته با برخوردهای سازمانیافته ی گروههای فشار رو بهرو شدند. انجمنهای اسلامی تا حد زیادی -گرچه نه عموما-نقشی اساسی و چه بسا بازدارنده ایفا کردند. آنها در واقع در جمع بندی نهایی بر روی روند رشد ترمز زدند؛ خصلت اصلاح طلبان حکومتی نیز به واقع همین بوده است. انجمنهای اسلامی به شدت به احزاب و جریانهای اصلاح طلب حکومتی وابسته شدند و در کنار آن جریانهای متصل به محافظه کاران - چه قدیمی ها و چه نوسازها - فعالیت خود را آغاز کردند. تضییقات علیه نیروهای دانش جویی مستقل از دو سو اعمال می شد. با این وصف آن ها از آن جا که ریشه در جامعه داشتند، رشد کردند.

در چهار سال اخیر شماری از انجمنهای اسلامی با همدستی عوامل سازمان یافته و مکلف برای حذف حضور استادان، روشن فکران و فعالان سیاسی که مورد استقبال جریانهای دانشجویی مستقل قرار گرفته بودند، اقدام کردند. دانشگاه علامه یک بار، دانشگاه تهران سه بار، دانشگاه تربیت معلم دو بار، دانشگاه تبریز یک بار برنامه ی کنفرانس خود مرا با سماجت و برنامه ریزی و اعمال فشار و زور لغو کردند در مواردی جای را به اقتصاددانان راستگرای حکومتی دادند. صدرنشینی شیخانه یی، پیش از دوره ی اصلاحات در رده بالایی های انجمنهای اسلامی که مانع رشد فکری و فرهنگی و تجربههای جنبشی شد در دوران اصلاحات جای خود را به آریستوکراسی دانش جویی داد که این بار ابتدا موذیانه و سپس علنا به حذف دگراندیشی و متوقف ساختن جنبش اقدام کرده است.

جالب است که بهرغم تمام تهدیدهای نیروهای ناظر بیرونی و سازماندهـی کنتـرل از سوی مسوولان دانشگاه و هم کاری شـمار زیـادی از انجمـنهـای اسـلامی، «نهـالهـای انتظار از جنبش دانشجویی۱۷۹

گردو» رشد کرده قد کشیدهاند و گاه به نمر نشستهاند. جریانهای دانشجویی مستقل دموکرات، چپ و رادیکال به مراحل بالاتری از آگاهی صنفی، اجتماعی و سیاسی راه یافتهاند. نشستها، بحث و گفتوگوها، نشریات و مشارکتهای صنفی و دموکراتیک آنان مبین این حکم است. این امر آریستوکراسی حاکم دانشجویی، مسوولان جدید دانش گاهها و انجمنهای اسلامی وابسته، ناظران بیرونی و جالب تر از همه نظریه پردازان رنسانس یا پروتستانیسم اسلامی در خارج و داخل را نگران و وحشتزده کرده است. به عنوان نمونه یکی از آنها که به ظاهر مدتها است به مغازله با حضرت مولانا مشغول است وحشت مستولی ناشی از رشد جنبش خودانگیخته و رادیکال دانش جویی را پنهان نمی دارد و همراه آن یکی که رفته است امریکا و مثل بوش لباس می پوشد تا به انقلاب مخملی و گلبهی و وازلینی دست یابد شبکه ی ارتباطی را با بخشی از آریستوکراسی دانش گاهها دست زده است و انجن همی از آنه یکی که رفته است مریکا و مثل بوش لباس می پوشد تا به انقلاب نمی دارد و همراه آن یکی که رفته است امریکا و مثل بوش لباس می پوشد تا به انقلاب مخملی و گلبهی و وازلینی دست یابد شبکه ی ارتباطی را با بخشی از آریستوکراسی دانش گاهها دست زده است و انجن های وابسته میان محدودکننده ی تازه یم در مخولی در این و می نیزمی در این و از مینی دولت جدید نیاز به تعرب محدوک محدودکننده می تازه یک در این وصف جنبش دانش جویی مستقل و رادیکال در حال جنبش شدن است: آزادی خواه، آگاه، هم پیوند با مردم محروم، مستقل از جریان ها و حزب های دست ساز حکومتی، ناواداده در برابر قدرقدرتی امریکا و جهانیسازی؛ این واقعا سرآغاز جنبش است.

همین جا است که لازم میدانم شماری از پیشنهادها و توصیههای مبتنی بر تجربه و نظریه را برای جنبش نوپای مستقل دانشجویی مطرح کنم. آنها خودشان بهتر میتوانند با این تجربهها و با نیازهای درونی و ضرورتهای بیرونی کنار بیایند. اما هرگز بینیاز از پیوند مردمی و انتقال تجربهها نیستند. نیروها و تشکلهای دانش جویی وابسته به انجمن اسلامی، بسیج، دانشجویان مسلمان و جز آن نیروهای مستقل و معطوف به انعکاس و درد نیاز جامعه نیستند و باید بیپروا از جو موجود نقد شوند که گفت : حافظ سخن بگوی که بر صفحهی جهان/ این نقش ماند از قلمات یادگار عمر

مشخصاتی که در آغاز سخن درباره ی جنیش های اجتمعاعی گفتم همه بیان گر آن اند که جنبش دانش جویی گونه یی بالقوه دارد و به فعل نیامده است. سازمان دهی اعتراض و دگرگونی در چارچوب سازمان های سنتی و آزمون گذرانده میسر نیست. کوشش جمعی به حرکت های پراکنده تقسیم می شود. موضوع اعتراض و دگر گونی مشخص نیست. آگاهی سیاسی دانش جویان سریعا به وارد شدن در بازی سیاست واقعا جاری کشیده می شود و نه به قلم رو کوشش جمعی برای منافعی که عمیقا به دانش جویان مربوط می شود. رهبری نامحبوب و ناپذیرفته شده ی آریستوکراتیک با

سابقهی ۱۰-۱۵ سالهی غیردموکراتیک (بر پایهی انتخاباتی نافراگیر) و نیافتن وجـدان جمعی و احساس نگرانی از آینده از مشخصههای این جنبش درون خفته است.

با تغییر دادن این روند، جریانهای دانشجویی مستقل باید خود را حول فعالیت فرهنگی، گسترش دانش اجتماعی و سیاسی بیایند. این فعالیتها آنها را از چنبرهی سیاسی حکومتی، فرصتطلب و منصبجو بیرون میآورد. بهجز آن، آنها را آماده میسازد تا سایر گروهها و دانشجویان علاقهمند را بیابند و حول محور صنفی-دموکراتیک متشکل کنند. این محور صنفی- دموکراتیک چیست؟

البته ممكن است محور صنفى را بر حسب خواستهاى ساده مانند وضع غدا، خوابگاه، بهداشت محیط، هزینههای شخص، امنیت تحصیل و جز آن تعریف کرد. اما تعریف من برای جامعه ی امروز ایران قطعا فرات ر از این است. محور صنفی به جز خواستهای دانشجویی در محیط دانشگاه میباید به خواستهای فراتبر راه یابد. دانشجویان سالها وقت خود را در دانشگاه میگذارنند و پس از آن ناگهان از محیط جمعی جدا شده در مسیرهای متفاوت اجتماعی گام می گذارند. اما توشه ی آنان چیست؟ در دورهی تحصیل آنها چه تخصصی یاد می گیرند که بتواند فرصت اجتماعی آنان به مثابهی تحصیل کرده و مدیر اجتماعی را معنادار کند؟ آنان چه کاری می آموزند که در جامعه بتواند به کارشان بخورد و منشا شغل و درآمد باشد؟ همین جا است که در واقع آگاهیهای سیاسی به یاری میآید تا از این خواست نه به توقعات سطحی و خودخواهانه بل که به تحول اجتماعی و تضمین امنیت شغلی و اجتماعی برسند. این خواستها اگر به گونه یی جمعی و مبتنی بر منافع عمومی مطرح و از این مسیر ریشهیابی شوند می توانند به پیوند مستقل و زایای دانش جو و جامعه بینجامد. مبارزه با نیروهایی که بیعدالتی و تبعیض را در جامعه میگسترند نه به گونه یی انتزاعی در نقد و اعتراض دانشجویان و نه به گونه یی ناستجیده که نتواند انگیزهیی جدی برای گسترش جنبش دانش جویی فراهم آورد بلکه از ره گذر خواست های صنفی و آگاهیهای سیاسی و اجتماعی شکل می گیرند.

اگر دانشجویان در کلیت خود آینه ی زنده گی اجتماعی و اقتصادی جامعه ی خودند، وقتی به جنبش دانشجویی راه مییابند به آینه بی شفاف برای نشان دادن موارد خاص و ضرورتهای حیاتی جامعه تبدیل میشوند وقتی جامعه در نیاز به دموکراسی و عدالت به گونه یی جدی احساس تنگی میکند، این جنبش دانش جویی است که از راه واکنش های جمعی و عملی آن را باز می تاباند. اگر چنین نشد و موضوع انتظار از جنبش دانشجویی ۱۸۱

یا به بی تحرکی و یخ زده گی اجتماعی یا کنترل های شدید داخلی (مانند فضای دانشگاه آزاد)، یا به رهبری واداده و از کار بازمانده ی این جنبش (مانند رهبری شماری از انجمن های اسلامی دانش گاهها یا کارکردهای تحکیم وحدت) مربوط می شود. این استقلال و آگاهی جریان های دانش جویی است که می تواند بر یاس و ناامیدی معطوف به انفعال غلبه کند. خصلت دموکراتیک، یعنی همسازی با نیازهای اساسی و عمومی اجتماعی، از همین جا ناشی می شود. همسازی ها حول خواسته های دموکراتیک، آزادی اندیشه و بیان، دفاع از حقوق اجتماعی، سیاسی و فرهنگی ویژهی کسانی که در معرض فشار قرار گرفته اند، جنبش زنان، حقوق کودک، تشکل ها به ویژه تشکل های کارگری، نیازهای انسانی مادی و فرهنگی مردم محروم خاموش شکل می گیرند. آینه ی شفاف و ژرفنمای جنبش دانش جویی در برهه های خاص پیونده ای خاص با این ضرورتها و خواسته ای اجتماعی می باند.

ما کمتر دیده ایم جنبش دانش جویی پیرامون کیفیت و نوع مواد درسی، ضرورت استفادهی شایسته از زمان تحصیل، استفاده از استادان دانش ور، محقق و برجستهی موجود در کشور، رفع تبعیض در پذیرش استاد و دانشجو و نظایر آن شکل بگیرد. همین طور جریانهای دانشجویی به جنبشی همپیوند با جنبش روشنفکری پس از آخرین قتلهای سیاسی تبدیل نشده و هم کاری و هم آوایی با جنبش زنان هرگز وجود نداشته است. وابسته گان به جناحهای قدرت که همه گی در راست گرایی افراطی و بازار زده گی و سیاست های تعدیل ساختاری و وجدان سود سهیم بوده اند، نه تنها جریان های دانشجویی را اساسا از جنبش رادیکال، دفاع از تشکلهای کارگری، حمایت از محرومان دورافتاده و خاموش در روستاها و حاشیه ی شهرها دور کرد، بلکه به گونهیی موذیانه گاه فرصتی رودروی آنها قرار داد. رهبری وابسته و آریستوکراسی دانشجویی به چپستیزی پرداخت و نیروی گستردهی دانشجویان را مدتها به انفعال يا به انزوا كشانيد، زيرا تنها بر دموكراسي نوع اصلاحطلبانهي حكومتي آن تكيه می کرد. در واقع در ایران و در بیش تر جوامع و در بیش ترین دوره های زمانی همیشه کیفیت و کمیت جریان های دانش جویی رادیکال بیشتر از وابسته گان محافظه کار فعال بوده است. اما میبینیم امکانات دانش گاهی چه گونه ناعادلانه و فرمان روایانه از سوی مرکزیتهایی چند در اختیار انجمنهای اسلامی، و نه فعالان فکری، فرهنگی و جمعی دانش جویان مستقل و متعهد، قرار گرفت. کمتر چیزی به این اندازه برای جنبش دانشجویی بدآموز و یاس آور بوده است.

جریانهای حاکم از هر دو جناح در دانش گاهها فرصت آگاهی و تاثیر گذاری و آیندهسازی را از جنبش دانشجویی گرفتهاند در حالی که به ازای آن همکاری و شور و علاقهی فراوان، گرچه نه به گسترهی همهی جمع دانشجویان اما بسته به مورد در اندازهیی بین ۵ تا ۳۰ درصد دانشجویان را دریافت کرده است. و حالا آنها نیـز چـون اکثریت خاموش میپرسند:

به غیر آن که بشد دین و دانش از دستام/ دگر بگو که زعشقات چه طرف بربستم؟ و کسانی هم به انزوای گوشههای پنهان آن اکثریت خاموش فرورفته، پس از دانش گاه به عناصر «خدمت گزار» یا حاشیه نشین تبدیل می شود و می خوانند: به کام و آرزوی دل چو دارم خلوتی حاصل/ چه فکر از خبث بدگویان میان انجمن دارم. از این رو است که انجمنهایی هنوز مستقل و آن بخش از اعضای تحکیم وحدت که آگاهانه در روندهای چپ و دموکراتیک ناوابسته مشارکت می جویند، نباید از خبث بدگویان انجمنی بهراسند و باید چونان عضوی موثر و مجرب و نه لزوما بالانشین از جنبش درآیند.

# بحران در نظریهی مارکسیستی

**نوشتە**ى پل سويزى- ترجمەى فريبرز رئيسدانا

ترجمهیی از این مقاله را در دست داشتم (همین جا از مترجم ناشناس آن تشکر و کسب اجازه میکنم). پس از بررسی و تطبیق آن با متن اصلی و با استفاده از آن، ترجمه ی حاضر را در بزرگداشت «پل سویزی» با نام حسن ضیایی حق جو (با الهام از نام مبارز شهید «حسن ضیاء ظریفی») در مجله ی نقد و بررسی کتاب فرزان (شماره ی ۹ آبان ۱۳۸۳) به چاپ رساندم. آوردن این ترجمه در این مجموعه از آن رو است که آن را ضروری و سازگار با بقیه ی مقاله های تالیفی دانستم و از همه مهم تر این نوشته با باورهای آورده شده ی من در این جا سازگار است و باید در این مجموعه که با خواننده گان حرف میزنم، این نظریه را هم عینا از قول پژوهش گر مارکسیست بزرگی که رییس اقتصاددانان رادیکال بود و خدمات ارزنده یی به اندیشه ی چپ گرا کرد، یعنی زنده نام پل سویزی می آوردم.

مطمئنام شمار زیادی از شما کتاب کوچک توماس کوهن، با عنوان *ترکیب و ساخت انقلابهای علمی* را می شناسید. این کتاب تاثیر مهم و مثبتی در نگرش به تاریخ علوم طبیعی و تحلیل آن داشته است نظر قابل توجهی نیز در میان دانش مندان علوم اجتماعی برانگیخته است. کوهن با نگرشی سنتی به علم یعنی، گسترش علم طی فرآیند تدریجی رشد، آنسان که شمار زیادی از نظریه پردازان و پژوهش گران همیشه بر پایهی کار پیشینیان، البته گاه با افزودن چند آجر، بنای بلند دانش را می سازند، مخالفت کرده و آن را به چالش می طلبد. کوهن چند آجر، بنای بلند دانش را می سازند، می گوید: علم طی یک رشتهی به هم پیوسته از انقلاب ها توسعه می یابد که هر یک می کند. جان کلام او عبارت است از آن «نمونه ی اعلای اندیشه گی» (سرمشق<sup>4</sup> یا دستگاه انتزاعی فکری) که تقریبا به معنی شیوهی نگریستن به واقعیت یا به آن بخشی

از واقعیت است که در حیطهی یک علم معین قرار می گیرد. معروف ترین مثال در کیهان شناسی است. در این رشته هزاران سال آن چه بر ذهن بشر حاکمیت داشت بر پایه ی مرکزیت زمین بود و این که همه ی اجرام سماوی، حول نقطه ی ثابت، یعنی زمین، در حرکت بودند. علم نجوم که بر این فرضیه ی ثابت استوار بود توسعه داده شد و به صورت نظام بطلمیوسی درآمد و هم چنان بر صحنه حاکم بود تا زمانی که انقلاب کپرنیک رخ داد و دستگاه فکری مبتنی بر مرکزیت زمین را کنار گذاشت و خورشید را مرکز این حرکت اعلام کرد.

نظر کوهن این است که وقتی اندیشه یی حاکم می شود \_ امری که هر گز تصادفی و بی تلاش رخ نمیدهد \_جا را برای دورهی کمابیش طولانی باز می کند تا چیزی پدید آید که «علم رایج» نامیده می شود، به عبارت دیگر چیزی برای دانش مندانی که نمونهی اندیشه گی نوین را می پذیرند و در جست وجوی پاسخ و حل مسایلی برمی آیند که این دستگاه اندیشه کی مطرح می کند. در این صورت این امکان پیش می آید که فعالیت های علمی ایشان فزونی بگیرد. اما پس از چندی ناهنجاری ها آشکار می شود. به عبارت دیگر، مشاهدات یا نتایج تحقیقاتی به دست میآید که با دستگاه اندیشه گی حاکم سازگار نیست و با مفاهیم علم رایج که این دستگاه اندیشه کی را توجیه می کند، تفسیر شدنی نیست. آنچه پس از آن اتفاق میافتد عبارت است از تلاشهایی که برای تشریح جزییات و پیچیده کردن نمونه های اندیشه گی مربوط به کار میرود تا خود را با ناهنجاری ها سازگار کند. این فرآیند است که منجـر بـه انباشـت فزاینـدهی آشـفتهتـری از مازادهـا و استثناهای پیش بینی نشده خواهد شد (مثلا تسریع یا تعدیل شمار افلاک از سوی ستاره شناسان بعد از بطلمیوس) و تا حد یک بحران علمی به پیش خواهد رفت. راه خروج از بحران، معمولا از سوی کسانی که به شیوههای متداول هشدار و عمل، آموزش نیافته اند پیدا می شود، آن هم به صورت یک انقلاب که نمونه های اندیشه گی نوین را بنا مىكند. بنابراين سراسر فرآيند علم رايج، يعنى ناهنجارى \_ بحران \_ انقلاب، پيوسته تكرار می شود. باید اضافه کنم که این شیوهی نگرش و تحلیل علم با مارکسیسم هم آهنگی زیادی دارد، هرچند کوهن خود با روی کرد رادیکال فاصله دارد. همیشه در کنار اندیشهمندان رادیکال و دیالکتیسینها، اندیشهمندان محافظه کار هم وجود داشتهاند .

۱- به هرحال نظر کوهن پایهی نظری عالی برای پژوهش گران دانش و روش شناسی رادیکال فراهم آورد. او در ایـن رشــته، بیش از یک «هگل» محسوب می شود. (مترجم). بحران در .... ۱۸۵

میخواهم بگویم مارکسیسم که به عنوان علم تاریخ و جامعه شناخته می شود، در برخی جنبههای مهم خود از نظر کوهن در مرحله یی بحرانی است. این نمونههای فکری که به خوبی شناخته نشده است همراه با علم متداولی که آن دستگاه یا نمونههای فکری را توجیه می کند، طی سدهی اخیر تفسیری از تاریخ جهان نو ارایه داده است که به گونه یی شگفت توان مند است و تاثیری بس ژرف و فراتر از «مفه وم اجتماع» مارکسیستها دارد. به صراحت بگویم که این تفسیر، تاریخ جهان نو را تقریبا از آغاز سدهی شازدهم مورد مطالعه قرار می دهد و آن را متشکل از مراحل عمده و نسبتا در هم تنیده شده یی که در پسی می آید: ۱- به وجود آمدن سرمایه داری به حکومت یک شیوهی مسلط تولید (انباشت اولیه به اضافهی انقالاب های بورژوایی در کشورهای مرکزی)؛ ۲- مرحلهی تجاری سرمایه داری؛ ۳- مرحلهی رقباری صنعتی می شود؛ ۵- مرحلهی انحصار امپریالیستی سرمایه داری که از ربع سده ی ۱۹ آغاز می شود؛ ۶- گسترش انقلاب که با انقالاب ۱۹۱۷ روسیه آغاز می شود و ظهرو و می شود؛ ۶- گسترش انقلاب که با انقالاب ۱۹۱۷ روسیه آغاز می شود و ظهرو و می شود؛ ۶- گسترش انقلاب که با انقالاب ۱۹۱۷ روسیه آغاز می شود و ظهرو و

شالودههای این تفسیر از تاریخ جهان نو در نوشته های پیش از ۱۸۴۸ مارکس و انگلس (بهویژه ایدئولوژی آلمانی و مانیفست کمونیست) نهاده شد. تعمیق و توسعه ی تئوریک این تفسیر در جلد اول کاپیتال (منتشر شده در ۱۸۶۷) انجام شد و تحقیق این اندیشه ها به دست انقلابی های برجسته ی سده ی بیستم، یعنی لنین و مائوتسه تونگ، گسترش یافت و تقویت شد، و به عبارتی کامل گشت.

این یک خلاقیت علمی و روشن فکرانه ی بسیار عالی است و خیلی فراتر از دست آوردهای علوم اجتماعی بورژوایی قرار دارد، البته اگر واقعا بتوانیم چنین اصطلاحی را به کار بریم باید به این نکته توجه کنیم که دست کم از آغاز بحران جهانی نظام سرمایه داری، اندیشه مندان بورژوا به گونه یی گسترده عمدتا سرگرم دفاع ایدئولوژیک از نظام بوده اند، به عوض آن که به دنبال درک علمی تاریخ و آینده باشند. اما همان طور که تاریخ در آخرین دهه های سده ی بیستم نشان می دهد (و بر این نکته می خواهم تاکید کنم) ما ناهنجاری های بیشتری را در اندیشه ی کوهن می یابیم؛ یعنی انحراف بین واقعیت مشهود از یک طرف و انتظارات برآمده از نظریه از طرف دیگر

روشن است که من نمی توانم در این فرصت برای کشف همهی ناهنجاری بکوشم. واقعیت این است که این وظیفه به هرحال، بسیار فراتر از حد توان من قرار ندارد. اما می خواهم توجه خواننده را به جنبهی دیگری از آن چه فکر می کنم و شاید مهم ترین این ناهنجاری ها باشد جلب کنم. از نظر مارکس سوسیالیسم عبارت بود از دوران گذاری بین سرمایه داری و کمونیسم، در حالی که او آگاهانه از طرح سیمای جامعهی مطلوب خودداری می کرد. در این باره البته شکی نیست که او مشخصات اساسی کمونیسم را این گونه ارزیابی می کرد:

جامعه یی بی طبقات، جامعه یی بی دولت، جامعه یی که در آن در واقعیت \_\_« و نه تنها» به گونه یی رسمی و قانونی ـ بین ملیت ها، نژادها، جنسیت ها، و افراد برابری برقرار باشد. مسلما این هدف ها ذاتا بسیار دراز مدت اند و چه بسا هر گز به طور کامل قابل دست یابی نباشند، اما قدر مسلم این است که این هدف ها خطوط راهنما و معیارهای پایه یی را در اختیار ما می گذارند. فقط جامعه یی که خود را به واقع وقف این هدف ها کرده و عمل خود را بر آن پایه سامان داده باشد، می تواند سوسیالیست نامیده شود.

همان طور که پیشتر بیان کردم تفسیری که مارکس از جهان نو داشت و آن گونه که عموما آن را پذیرفته اند، این انتظار را پدید میآورد که سرمایه داری توسط انقلاب های پرولتری سرنگون شود و جوامع سوسیالیستی به وسیلهی این انقلاب ها شکل بگیرند. در واقع، این تئوری آن چنان به عنوان یک آرمان قطعی درباره ی آن چه در جهان اتفاق می افتد، تلقی شده است که گویا هر جامعه یی که با انقلاب پرولتری (یا با رهبری پرولتاریا) تحول خود را آغاز کند، خودبه خود یک جامعه ی سوسیالیستی در نظر گرفته می شود و بر این پایه نیز تعریف می شود.

آغازگاه ناهنجاریها از همینجا است. هیچیک از این جوامع «سوسیالیستی» آن طور که مارکس \_ و فکر میکنم آن طور که اکثریت مارکسیستها تا همین اواخر\_ میاندیشیده اند رفتار نمیکنند. آن ها طبقات را \_ مگر فقط در ادعا \_ ملغی نکرده اند و به استثنای دوره ی انقلاب فرهنگی چین، هیچ نوع سوگیری که تاثیری احتمالی در الغای طبقات داشته باشد نکرده اند. دولت رو به زوال نرفته است و هیچ کس نیز چنین انتظاری ندارد، مگر در آینده یی همچنان دور، برعکس هرچه بیش تر متمرکز شده به صورت نهاد مسلطی در جامعه درآمده است. هریک از این دولت ها انترناسیونالیسم پرولتری را همان گونه تفسیر میکنند که به معنی حمایت از منافع و سیاست. بحران در .... ۱۸۷

خاص خودشان باشد. جوامع مزبور نه تنها بـرای دفـاع از خـود، بـلکـه بـرای تحمیـل خواستشان در برابر کشورهای دیگر، حتا آنها که به فرض سوسیالیستاند، بـه جنـگ دست میزنند.

گمان میکنم امروز دیگر همهی این بحثها به خوبی روشن است و البته بین سوسیالیستها و کمونیستها خسارت زیادی به بار آورده است. من فکر میکنم مبالغه نیست اگر بگوییم امروز ناهنجاریها چنان انبوه و برجسته شدهاند که نتیجهی آن به شکل بحرانی عمیق در تئوری مارکس درآمده است.

راه چاره چیست؟ راهی که شماری از مارکسیستها آشکارا اتخاذ کردهاند این است که این نظریه را به طور کامل دور بیاندازند، مارکسیسم را رها کنند و به موضع لاادریگری (آگنوستیسیسم) و بدبینی – تازه اگر بدتر نباشد – عقبنشینی کنند. مشکل این انتخاب این است که مارکسیسم مثل همیشه – و من مایل ام بگویم حتا بهتر از پیش – به عنوان راهی برای تحولات سرمایه داری جهانی و بحرانهای آن کارایی دارد. ناهنجآری خاصی که اشاره کردم مارکسیسم در بردارد، تاثیری بر اعتبار مارکسیسم در این شرایط بسیار مهم نمی گذارد. آن بخش از مارکسیسم که ضروری است بر پایه های نوینی بنا شود، بخشی است که به جوامع پس از انقلاب مربوط میشود (که البته مارکس و انگلس تجربه یی از آن نداشتند).

ما نیازی نداریم امکان سوسیالیستی بودن یک جامعهی پسا ۔ انقلابی را در چارچوب مفهوم موردنظر مارکس جستوجو کنیم. این حماقت و شکستطلبانه است. اما حتما باید تشخیص دهیم که یک انقلاب پرولتری میتواند باعث ایجاد یک جامعهی غیرسوسیالیستی شود. من معتقدم این تنها راهی است که میتوانیم پایههای حذف ناهنجاریهای مزاحم را که موردبحث قرار دادم، فراهم سازیم.

با تشخیص این نکته، می توانیم یکی از این دو راه را در پیش گیریم: ۱- این فرض که تنها جای گزین سرمایه داری، سوسیالیسم است. ۲- این فرض که انقلاب های پرولتری می توانند باعث برپایی جامعه یی نوین شوند که نه کاپیتالیستی است و نه سوسیالیستی.

من معتقدم فرض دوم، راه نتیجهبخشی است. فرض سرمایهداری این است که ایـن راه بهسرعت به همان اندازه از امور «ناهنجار» منتهی میشود که فـرض سوسیالیسـتی میشود. پیشتر گفتم که هیچیک از جوامع سوسیالیستی آنطور که مارکس میگفـت

کار نمی کنند. اگر قرار باشد این جوامع را کاپیتالیستی بدانیم نیز از همان اندازهی ناهنجاریها ـو حتا بیشتر ـمیتوان صحبت کرد. مارکسیستها دربارهی چهگونه گی عمل کرد سرمایه داری چیزهای زیادی می دانند اما از این که جوامع پسا ـ انقلابی چه همسازی با نمونه ی برین انگاره <sup>۱</sup> دارند چیزی نمی دانند. آن ها تضادهای فراوان خود را دارند، اما این تضادها شکل تضادهای سرمایه داری را به خود نمی گیرند. اگر چنین پاشد ـو من کسی را نمی شناسم که ادعا کند میتواند پویش آن تضادها را در چارچوب «قوانین حرکت» کاپیتالیستی تحلیل کند ـ کاپیتالیست نامیدن آن ها می تواند به چیزی جز سر درگمی و بن بست بیانجامد. از طرف دیگر، فرض وجود جامعه یی از نوع جدید، با این که عمل کرد این جوامع را برای ما روشن نمی کند، مسایل پر هیجانی را برای کار علمی پیش روی می گذارد؛ و ناگزیر در بردارنده ی مفاهیم میقی برای کنش سیاسی است. من قاطعانه معتقدم که این فرض، راه و رسمی را که باید پی بگیریم به ما نشان می دهد و بهترین نوید حل بحران نظریه ی مارکسی را، که می کند.

## سرمایهی اجتماعی یا تدبیر اجتماعی نولیبرالیسم

۱- زمینهی بحث

شکست نظامهای غیرسرمایهداری در آغاز دههی آخر سدهی بیستم، و حتا از چند سال پیش از آن در دورهی حکومت ریگان – تچر در جهان غرب، موجب بروز نامهربانی گسترده نسبت به اقتصاد سیاسی شد. درخشنده گی اقتصاد سیاسی و اقتصاد رادیکال در پی سالهای فرودین اقتصادی پس از جنگ در دهههای ۶۰ و ۲۰ سدهی بیستم به طور کلی، گرچه نه کامل و همهجا، جای خود را به اقتصاد محافظ هکار و متعارف و از جمله و از همه مهمتر به پول گرایان و دنبالهروهای دارودستهی شیکاگو دادند. پس از آن دیگر بحث بر سر این نبود که کینزگرایی و دولت رفاه چرا ناکافی و ناکارآمدند، بل که موضوع جدید این بود که این مقولهها به درد نمیخورند و از اساس زیادیاند. به بیوشند و با روی آوردن به آنچه واقعیت زنده گی نظام سرمایهداری مینامیدند و به آن بیوشند و با روی آوردن به آنچه واقعیت زنده گی نظام سرمایهداری مینامیدند و به آن بورس متمایل شوند و نه به دانش و نظریهی اجتماعی و اقتصاد سیاسی.

از سالهای پایانی سده ی بیستم، بهویژه اگر تاریخی نمادین را بخواهیم از زمان گردهمآیی مخالفان جهانیسازی در سیاتل، که واقعه یی پیش بینی نشده و عظیم بود اما زیر ضربه یعملیات ۱۱ سپتامبر اثر آن محدود ماند، بدانیم، دوباره اقتصاد سیاسی اقبال یافت. این بار پشتوانه ی جنبش جهانی روشن فکری چپ و کارگری فعال، بهویژه پس از بروز آثار تجربههای تلخ و آزاردهنده ی سیاستهای تعدیل ساختاری و نسخههای بنگاههای کارگزاری سرمایه ی جهانی، یعنی بانک جهانی، صندوق بین المللی پول و سازمان تجارت جهانی، شکل تازهتری از گرایش به اقتصاد سیاسی را مطرح کرد.

در این میان **چهگو**نهگی د<mark>وام وفا</mark>داری به سوسیالیسم و مارکسیسم در مفه <mark>ومی بی</mark> رون از سنتهای کم کارآمد و اشتباهآمیز قدیمی اهمیت یافت.

در دورهی افت و کمدامنه شدن اقتصاد سیاسی، راههای زیادی بر سر این که باید روش شناسی های اقتصاد متعارف را پذیرفت و به درون آن راه یافت و تناقض ها را شناخت مطرح شدند، اما این ها در واقع با از دست دادن ریشه گرایی ها، کارساز نیفتادند. تحلیل رفتن اقتصاد سیاسی موجب لغزش هم در موضوع اصلی و هم در موارد مطالعاتی شد. دل دادن به جریان های اقتصادی غالب بورژوایی فریبنده گی داشت به نحوی که شمار زیادی از اقتصاددانان جهان را که پیش از آن ریشه گرا بودند به بحث های توهم آمیز راه سوم، استفاده از روش شناسی اقتصاد متعارف، تلفیق گرایی، تعادل جویی، پاسخ به نیاز زمانه و جز آن سوق داد بی آن که واقعا از آن چه همین نام ها تعادل جویی، پاسخ به نیاز زمانه و جز آن سوق داد بی آن که واقعا از آن چه همین نام ها اقتصاد سیاسی دانان ریشه گرا به گونه یی تردید آمیز شرمزده شده با سربه زیری وارد دماینده گی می کنند چیزی نصیب شده باشد. به قول فاین [۲۰۰۱، ص ۵] شماری از معادل سیاسی دانان ریشه گرا به گونه یی تردید آمیز شرمزده شده با سربه زیری وارد سایر علوم اجتماعی کرده بود. ها جسون [۹۹۴، صص ۲۱–۲۸] معتقد شده بود که «عبارت «اقتصاد سیاسی» به خودی خود دفاع مطمئنی علیه تاختوت از امپریالیسم [سلطه گری] علم اقتصاد به دست نمی دهد».

فاین میگوید واقعه ی هشدار دهنده ی مهم آن است که همان روندی که در اقتصاد اتفاق افتاد و منجر به افول سطح دانش اقتصاد سیاسی شد پایه یی بوده است برای تهاجم به سایر رشتههای علوم اجتماعی. بنابراین وظیفه ی نجات اقتصاد سیاسی، دفاع مورد به مورد از این رشته، علیه کارکردهای سلطه گری علم اقتصاد است. مستعمره کردن علمیِ قلمروهای دانش اجتماعی از سوی علوم کسلکننده، بیشتر از راه دسیسه آمیز یا وارونه سازی ناآگاهانه ی مفاهیم صورت می گیرد، که اگر به ریشه ی آن ها بپردازیم این امید وجود دارد به جای اصلی خود بازگردند.

بر بستر این وارونه سازی و خالی از محتوا کردن دانش اجتماعی از سوی علم اقتصاد بورژوایی بوده است که کسانی به نقد بحث سرمایهی اجتماعی پرداخته اند. فاین می گوید از آن رو که پیش تر بر روی بحث مصرف زیاد کار کرده است با آثار بکر و بوردیو که سرمایهی اجتماعی را معرفی می کنند، آشنا است [فاین، ۱۹۹۳، ۱۹۹۸ «بالئوپولد» و ۱۹۹۹]. گری بکر [۱۹۹۶] یک نظریه پرداز اقتصاد متعارف و پیر بوردیو [۱۹۸۰] جامعه شناس رادیکال و تا اندازه یی ملهم از سنت مارکسیستی است.

شماری از محققان مایل اند بحث سرمایه ی اجتماعی را، که به گمان من محصول ناتوانی مدرنیسم سرمایهدارانه از یکسو و شکست نظام بازار سـرمایهداری از سـوی دیگـر است، به گذشته ها مرتبط کنند. برای مثال ایمانی جاجرمی [۱۳۸۳] در تشریح کتاب «تحلیل دموکراسی در امریکا»، اثر الکسی دو توکویل [۱۳۴۷] که در دهه ی ۱۸۳۰ براساس دیدهها و مقایسه ی امریکا و فرانسه برای دفاع از بنیان های دمو کراسی لیبال و در واقع مبانی بورژوازی لیبرال نوشته شده است، بـر آن اسـت کـه: «بـه اعتقـاد توکویـل سرمایهی اجتماعی حکمرانی خوب را با تغییر تمایلات جامعه از علایق خاص گرایانه (چەگۈنە مى توانىم ثروتمند شوم؟) بە علايق جامعە محور (چـەگۈنـە مـى تـوانيم كارهـاى جامعهمان را بهبود بخشیم؟) موجب میشود». این نویسنده همچنین میگوید: «آنچه از کار توکویل برای نظریهی سرمایهی اجتماعی اهمیت دارد، کاوش دربارهی ارتباط شکلهای دولت با شرایط گوناگون اجتماعی و تاثیری است که خصوصیات فرهنگی جوامع بر سرشت سیاسی آنها دارد». به گمان من همهی این گفتهها منتسب کردن کار فلسفهی دو توکویل به سرمایهی اجتماعی است. در واقع اگر قرار باشد هر چیزی را بنا به سلیقه در حوزهی سرمایهی اجتماعی قرار دهیم، آنگاه از تدبیر کار آن بستنی ساز تا آن قلمزن، مدير مدرسه، طراح و سرمهندس فضاپيما، همه و همه سرمايهي اجتماعي می شوند، اما آنان که طرف دار توسعه ی همه گانی جامعه، دمو کراسی مشارکتی و توان مند شدن محرومان و مهار ستم سرمایه و خودکامهگان سیاسی دل سوز مردم جهان و آخـرت هستند، می شوند ضد سرمایه. در واقع بحث توکویل متوجه ایفای نقش خرد در آغازین دورههای شکل گیری آن گونه جامعهی لیبرال بود که حتا شدیدترین نظام طبقاتی و وجود اشرافیت مقتدر را تحمل می کرد. این مباحث ربطی به بحث سرمایهی اجتماعی، که واکنش به نارسایی نظام بازار سرمایهداری پیشرفته از اواخر سدهی بیستم بود، ندارد.

در ایران، تا آنجا که به یاد دارم از سال ۱۳۷۷ به بعد، بحثهای سرمایهی اجتماعی جذابیت زیادی یافته است. از یکسو اقتصادهانان و جامعه شناسان لیبرال از منشا مطالعات بِکَر در جستوجوی دستیابی به بهشت نولیبرالی در جامعه ی مدنی بورژوایی آن نوع سرمایهی اجتماعی را پی می گیرند که در انتها به قدرت بازار مرتبط می شود. اما از سوی دیگر طرفداران بحث سرمایهی اجتماعی که به نقد نظام بازار و نظام سیاسی موجود می پردازند به پیر بوردیو اقتدا می کنند. برخی دوستان و هم کاران پژوهشی من از دیدگاه دوم به موضوع می نگرند و من همیشه به آنها نسبت به در غلتیدن به راه سوم بلر \_ گیدنز و نادستیابی به ریشههای فراموش شدهی بحث بوردیو هشدار می دهم.

۲- مفهوم سرمایهی اجتماعی و تاثیر علم اقتصاد بورژوایی

بیشترین نیش سلطه گری (یا استعمار گری) علم اقتصاد در جایی بین دو قطب قـرار دارد: یکی تسلیم و رضای غیرانتقادی و دیگری عقبنشینی اقتصادی. آنچه به آن سرمایهی اجتماعی می گویند در واقع دارای شرایطی است که از جهت اصول علمی زیـر تاثیر همان سلطه گری علم اقتصاد بوده است. نام سرمایهی اجتماعی گویای این وضع است که سرمایه چونان امری فردی و اقتصادی شناخته شده و با همین خصلت هم وارد عرصهی علوم اجتماعی و جنبه های غیراقتصادی آن شده است. درست است که سرمایه در مقولهی اقتصاد جای می گیرد اما در واقع خود آن یک پدیدهی اجتماعی است و کاربرد آن در آینهی خیالی سرمایهی اجتماعی یک اصطلاح «مرکب متضاد» است. دلیل این که چرا این اصطلاح تا این اندازه زیاد پذیرش عمومی یافته است، خودِ حضور قدرت سرمایه است. کاربرد مفهوم سرمایهی اجتماعی وابسته به تبدیل سرمایه به امری غیر گذرا یا دست کم غیراقتصادی است، کاملا صرفنظر از نشانه های محتوای اجتماعی ۔ اقتصادی. از آن رو که شناخت روابط اجتماعی پایهیی سرمایه دشوار است و این سرمایه نیز همیشه بسته کی به دیگر زمینه ها و شرایط متفاوت، شکل گیری ها و بروزهای متنوع دارد، هر یک از آنها بی توجه به این که به چه میزان هستی پیشین و در جامعه ی سرمایه داری ریشه دارند، به طور بالقوه به عنوان سرمایه شناخته می شوند. به طور خلاصه گونه یی از سرمایه و بتواره گی سرمایه یی، در قیاس با بتواره گی کالایی، حاکم برتـر مـیشـود. ناکـامی در درک و تشخیص سرمایه متناسب با محتوای اجتماعی و تاریخی آن موجب می شود این مفهوم به دلخواه، بر روی خصلتهای اجتماعی و غیراقتصادی پرسه بزند، صرف نظر از این که به نظام سرمایه داری تعلق داشته باشند یا خیر.

فاین [۲۰۰۱، ص ۲۶] در فصل دوم کتاب خود زیر عنوان «رمز و روانی سرمایه» مینویسد: «مفهوم سرمایهی اجتماعی در بردارندهی ناهمسازی بین اجتماع و سرمایه است. این سرمایه این هم اجتماعی. این دو از هم جدا هستند، پس بیایید آنها را به هم پیوند دهیم. دست کم در این مفهوم چنین نهفته است که گویا سرمایهیی وجود دارد که اجتماعی نباشد، در غیر این صورت جداسازی مفهوم سرمایهی اجتماعی از سایر گونههای سرمایه بی معنی می شود».

در واقع نظر من هم این است که نمی توان هیچ بخشی از سرمایه را نااجتماعی یا ناهمراه با امور اجتماعی دانست. گویا این مفهوم می خواهد بگوید از آن سرمایه یی که جنبه ی فیزیکی ندارد، می توان آثار اقتصادی به دست آورد. این پذیرفتنی نیست که

مثلا می توان به طور کامل و جدی بازدهی اقتصادی ماشین آلات در صنایع فرز کاری را از بازدهی اقتصادی آموزش و پرورش کاربردی در جامعه جدا دانست. گرچه کسانی، بـه لحاظ شکلی برای بحثهای گذرا و الگوسازیهای موقت و کاملا انتزاعـی مجـاز باشـند چنین کنند. به نظر من پیر بوردیو به طور کامل به این ورطه نمی افتد.

مفهوم سرمایه، با نظام اجتماعی \_ اقتصادی سرمایهداری گره خورده است. بنابراین در کارکرد ویژهی خود، پدیده یی است تاریخی، یعنی محصول تحول تاریخ در مرحله یی معین است. زنده گی فکری خوی گر شده ی دانش گاهیان و نظریه پردازان سرمایه داری در پایان سده ی بیستم موجب شده است آنان تحول و ماهیت تاریخی-اجتماعی سرمایه را فراموش کنند و به آن به مثابه ی پدیده یی غیرتاریخی بنگرند و بدین سان آن را چونان یک عامل برای سروری خاص به کار ببرند. از زمانی که جامعه ی سرمایه داری بین بازار و جامعه یا بازار و نابازار تمایز ایجاد کرد، از دولت خود خواست نقش پل ارتباطی بین این دو را ایفا کند. وقتی نقش دولت از دوره ی ریگان \_ تچر به بعد انکار شد، جای این نقش را چه چیزی گرفت؟ سرمایه ی اجتماعی؛ یعنی پدیده یی

یکی از مهمترین جنبههای سرمایه که موجب برداشت اشتباه آمیز شده است همانا روانی سرمایه است. این روانی به معنای آن است که سرمایه به شاخههای مختلف فعالیت راه می یابد و به اصطلاح «سیال» و جاری است. در طول زمان حرکت می کند، فضا و جغرافیای خود را تغییر می دهد و از همه مهمتر شکلهایی متفاوت به خود می گیرد. به همین دلیل نوعی درهم آمیخته گی بین خود سرمایه و شرایطی که برای آن ضروری یا مفیدند پدید می آید. مقایسهی مفهوم سرمایهی اجتماعی با مفهوم مارکس از «اثر مایکس به تفاوت می داری است. مایکس به تفاوت میان انواع نیروی کار و رابطه ی آن ها با سرمایه توجه می کند است. سرمایهی اجتماعی جالب است. مارکس به تفاوت میان انواع نیروی کار و رابطه ی آنها با سرمایه توجه می کند اما سرمایهی اجتماعی چنان تعریف می شود که گویا یک پدیده ی اثربخش مستقل است. نه روابط اجتماعی چنان تعریف می شود که گویا یک پدیده ی اثربخش مستقل است. نه روابط اجتماعی است. خود عمل زمان در این بحث گویا است. زمان برای نه روابط اجتماعی است. و البته این، از دید برین انگاره ی است فرمان برای نه روابط اجتماعی است. و البته این، از دید برین انگاره می است و کار سیکی، که نه روابط اجتماعی است. و البته این، از دید برین انگاره مان زمان خرین برای اقتصاددانان بازارگرا هنوز عاشقانه به دنبال آن هستند و در آن از زمان خبری نیست و ا

جهان، جهان بیزمانی است، وجود ندارد. به این ترتیب یک فکر به جا مانده از گذشتههای دور، حتا پیش از بحثهای نخستین نوکلاسیکی، نتیجه می گیرد که سرمایه چیزی نیست جز بازدهی زمان، به عبارت دیگر هر چیزی که میتواند در بهرهوری یا کارآمدی ایفای سهم کند چونان سرمایه تلقی می شود، اعم از این که یک عامل طبیعی باشد (مثلا کشوری سرمایهی بیشتری دارد زیرا اقلیم بهتری دارد) یا در متن سرمایهی اجتماعی جای بگیرد، یعنی چیزی که از حیث اجتماعی بنا شده است (مثلا خدمات اداری موثر، و به دور از فساد). این یعنی خلط مبحث کردن شرایط و زمینهی کارکرد سرمایه با خود سرمایه. سرمایه سیال است، هم به رشتههای جدید، هم به زمینهسازیهای تازه و هم در شرایط جغرافیایی و اجتماعی \_ اقتصادی متنوع راه می یابد. «سرمایه ی اجتماعی» که امروز از آن نام می برند تا اندازهی زیادی از منشا و حوزههای خدماتی جدید در زمینههای اجتماعی اقتصادی ناشی شده است. همین سرمایهی اجتماعی، بهشدت در گیر منافع طبقاتی و وابسته کی فضا ۔ مکان، چنان که دیوید هاروی از آن سخن گفته است، میشود. هاروی [۱۳۸۰] می گوید: «جهان هر گز زمین بازی یک دستی نبوده که انباشت سرمایه خارج از سرنوشت خود در آن عمل کرده باشد. جهان همیشه مکان پرنقش و نگار تمایزهای زیست محیطی، سیاسی، اجتماعی و فرهنگی بوده است. جریان سرمایه در مرحلههای متفاوت رشد خویش بعضی از نواحی را آسان تر به اشغال خود در می آورد و بعضی از صورت بندی های اجتماعی در رویارویی با بازار جهانی سرمایهداری قاطعانه خود را به دامان اشکال سرمایهداری مبادلهی بازار انداختند، درحالی که به هزار و یک دلیل متفاوت در مورد اشکال دیگر چنین نشد و همین امر تاثیرهای مهم و تمام عیاری به جا گذاشته است».

سرمایه ی اجتماعی جنبه ی طبقاتی و جغرافیایی دارد زیرا زیرسازی بهره کشی سرمایه در فضای اجتماعی و جغرافیایی معینی را فراهم میآورد. همان طور که ظاهر مبادله ی کالا نشان از روابط اجتماعی پشتسر آن، شامل روابط مالکیتی، دستمزد، بهره کشی، انباشت و رانت، را ندارد ظاهر سرمایه ی اجتماعی، آن گونه که طرف داران پروپاقرص انتزاعی کردن آن ارایه می دادند، نشان دهنده ی وابسته گی طبقاتی و ماهیت «سرمایه یی» آن نیست. شاید در این میان تقصیر اصلی متوجه اقتصاددانان متعارف است که می خواهند مفهوم بازاری و بورژوایی سرمایه را در حیطه ی اجتماعی بیاورند و بین جامعه ی مدنی و بازار، با مصالح فرهنگ و انگیزه

سرمایه دارانه، پلی بزنند. اما اقتصاد دانان و جامعه شناسان رادیکال و چپ نیز باید به خاطر کوتاه آمدن و نرفتن به صحنه یگفت وگو و نقد علمی، مسوولیت خود را برای این خلط مبحث نوین بر عهده بگیرند. در همه ی این موارد بحث های بیش تری در پی خواهم داشت.

## ۳- نقد و تحليل نظر بِكِر

در دیدگاه نوکلاسیکی، سرمایه به طور کلی و دست کم در مرحله ی نخست، امری جامد است و عبارت است از هر پدیدهی عینی که به فرآیند تولید یاری می ساند و این پدیده هم به صورت شکلی و هم به صورت فنی، به خوبی در تابع تولید بیان میشود. تابعهای تولید به گونه پیاند که در آنها به طور خطی یا غیر خطبی با نهادن سرمایهی بیشتر بازدهی بیشتری به دست میآید، گیریم گاه اندازهی این بازده متناسب با اندازهی سرمایه، گاه کمتر و گاه بیشتر است. در این تفکر، سرمایه امری گذرا است و ایـن از جنبهی خاص فیزیکی آن ناشی می شود. سرمایه همانا بهر دوری زمان به حساب می آید زیرا با تحمل زمان در امر سرمایه گذاری بازده ی بیشتری به دست می آید و این بازده بنا به ماهیت باید بیشتر از پاداش به تاخیر انداختن مصرف باشد (مگر در موارد ورشکسته گی و اشتباه و بدشانسی و بروز پیش آمدها) و گرنه انگیزه یی برای سرمایه گذاری باقی نمی ماند. سرمایه ی مالی هم وقتی از پاداش سهام یا بهره استفاده می کند، منی شود سرمایه. وقتی کسی از مصرف خود می کاهد و به فکر تعویق آن برای سود و برای افزایش ارزش در آینده می شود، سرمایه گذاری کرده است و پاداشی را انتظار دارد. مدتها است بر نظریهی نوکلاسیکی جنبههای دیگری مانند سرمایهی مالی و سرمایهی قماری یا ریسک افزوده شده است. در مجموع سرمایه، از این دیدگاه، به جریان فزایندهی فايدەمندى مربوط مىشود.

وقتی از سرمایه یا اجتماعی صحبت می کنیم و آن چنان که در این نظریه مستتر است می اندیشیم و مثلا کاربرد آن را در مهارت عمومی نیروی کار توصیف می کنیم، این معنی را می گیریم که آموزش و حرفه آموزی می توانند بهرموری نیروی کار را بالا ببرند، پس این سرمایه است. این نگرش می گوید شما می توانید با سرمایه گذاری اجتماعی بازده ی بیش تری به دست آورید. یک جنبه ی به ظاهر کم تر مادی آن این است که با سرمایه ی اجتماعی، یعنی با افزایش دانایی، می توانید حتا بی بالا رفتن به رموری، لذت مستقیم خود را از مصرف زیاد کنید. کسی که در معرض سرمایه گذاری اجتماعی بوده

است می تواند از سرمایههای تلویزیونی، مسابقات جام جهانی فوتبال، موسیقی و جـز آن بیش تر لذت ببرد.

در این دیدگاه، سرمایه گوبا ربط چندانی به نظام سرمایهداری ندارد. آموزش نوکلاسیکی آن را زیر مالکیت مقدس افراد میداند (و حق، قادر نیست سرمایهداری دولتی و انواع آن، مثلا بوروکراتیک، نظامی، وابسته گان فرهنگی و ایدئولوژیک، کلاریکال و جز آن را بازشناسد) و بنابراین تصمیم برای به کار انداختن آن را تصمیمی فردی و حول این پرسش ذهنی که «آیا درآمدم را خرج کنم یا برای فردا بگذارم؟»، میداند. این نگرش به غایت محدودبین و بازاری، در حوزهی روابط اجتماعی به کار می دود تا مثلا سرمایه یا محدودبین و بازاری، در حوزهی روابط اجتماعی به کار می دود تا مثلا سرمایه یا اجتماعی را توضیح دهد. به همین ساده گی که گویا فعالیت من نوعی در فلان سازمان ورزشی در مقایسه با مهارت آموزی به منظور پول درآوردن، تنهاوتنها یک انتخاب شخصی است. بنابراین همهی گردش امور اجتماعی و تحرکهای اقتصادی نیز چنین خواهند بود. یکی از فعالان این گونه نظریه پردازی در حوزهی سرمایهی اجتماعی گری بِکر بر دریافت خاص خود از «علم اقتصاد»، یعنی علم سودبری بازار، گفت [۱۹۹۶]: «پژوهشهای من روش اقتصادی برای تحلیل آن دسته از مسایل اجتماعی است که خارج از حوزهای ادراکی اقتصادی برای دسته از دسته از مسایل اجتماعی است که خارج از حوزهای ادراکی اقتصادی برای تحلیل آن دسته از مسایل اجتماعی است که خارج از حوزهای ادراکی اقتصادی برای تحلیل آن

بله، تلقی اقتصاد نوکلاسیکی همان گونه در بحث سرمایهی اجتماعی به کار میرود که در هنر، سوءرفتار، بزهکاری، اعتیاد، خشونت، دروغ گویی، تن فروشی، میهن دوستی، آرمان خواهی سیاسی و جز آن. به هر حال بِکِر ادعا میکند میخواهد کاربرد قوانین اقتصاد را جهان شمول کند اما خود فقط و عملا در بند چارچوب های محدود نوکلاسیکی درجا میزند [بکر، ۱۹۹۶]. او نه تنها در روش شناسی اقتصادی به تقلیل گرایی دچار می شود بل که در عمل چنان می اندیشد که زنده گی همانند بازاری است که در آن هر چیز انسان با قیمت و درآمد قابل تفسیر می گردد. او حتا در ایس راه نقش و کارکرد غیر خنتای پول را نیز فراموش می کند به نحوی که بحران های مالی، بی کاری های ساختاری از نوع کینیز و کارکردهای پولی در امور اجتماعی را نادیده می گیرد تا مدل بازاری خود را هرچه محدودتر و به میل خود محکم تر کند.

گمان بِکِر [۱۹۵۸] از مدتها پیش از تدوین نظریهی سرمایهی اجتماعی این بـوده است که مطلوب تـرین نـوع دموکراسـی چیـزی شـبیه سیسـتم سـرمایه گـذاری آزاد و برینانگارهی آن در متن بـازار اسـت زیـرا تصـمیمهـای سیاسـی از طریـق ارزشهـای

انتخاباتی و عناصر سیاسی خیلی کارآمدتر به جلو میروند. در انتخابات همه ی رای دهنده گان در انتخاب الویت خود برابرند. اگر یک حزب به خواست انتخابات پاسخ ندهد، حزب دیگر می دهد و حمایت بیش تری به دست می آورد. این درست مانند پاسخ به تقاضای تقاضاکننده گان در بازار از سوی بنگاههای اقتصادی است. انحصار اقتصادی وقتی است که رقابت کار نکند. هم چنین است چیره گی یک حزب وقتی رقابت حزبی در نظام انتخاباتی شکل نگیرد. این بینش محدود و خاص از دموکراسی، اثر خود را در توصیف سرمایه ی اجتماعی نیز گذاشت. یکی از مخالفان بکر، اکر لاف [۱۹۹۰] است که در واقع بحث او لجاج با بکر در زمینه یی یکسان است. هرچه بگر سیش تر بر ضرورت تکیه بر تعادل ازی بازار و رفتار عقلایی مربوط به آن پای می فشارد، اکر لاف زمینه ها کار نمی کند؟ یک بار سموئلسن درباره ی میلتون فریدمن (هـر دو متعلق به تفکر نوکلاسیکی اما اولی کمی منصف تر) گفته بود او [فریدمن] به ما یاد داد چه گونه موز <sup>1</sup> را هجی کنیم آما او نمی داند کی این کار را متوقف کند!

حتا سولو، دشمن سخت اقتصاد رادیکال که همراه هافمن، نظریههای مشهوری برای رشد اقتصادی دارند و خود را از نوکلاسیکهای جدی میدانند به پول گرایان (مکتب شیکاگو و میلتون فریدمن رهبر آن) اعتراض میکنند که چرا این همه فردگرایند، به جای آنکه به ارتباط عقلایی میان عناصر و نهادهای اقتصادی بگروند. بِکِر در طرح سرمایهی اجتماعی خود به گونهیی فردی میاندیشد، نه اجتماعی گرچه در مواردی بکر «گفتوگوها و مقالهها»ی خود احتیاطهای لازم را دربارهی کاربرد قواعد اقتصاد خُرد بازاری برای پیشبینی تصمیمهای سیاسی و علوم سیاسی به کار برد اما به هرحال دست بالا او توانست در تابع مطلوبیت و سرمایهی اجتماعی خود یک عامل X در میان همهی Xها اضافه کند و آن «اجتماعی» یعنی چیزی بود که به ارزشهای بیرون از فرد مرتبط است.

یک نمونهی «سرمایهی انسانی» از نوع سرمایهی اجتماعی (و نـه آنچـه مـارکس بـه عنوان مجموعهی نهادهای دستمزدی به آن اشاره دارد) بـه اقتصـاد آمـوزش و سـرانجام آموزش برمیگردد. نظریهی سرمایهی اجتمـاعی از بـازدهی سـرمایهگـذاری آموزشـی بـه عنوان سرمایهی اجتماعی یاد میکند اما با کاربرد نظریههای جدید اقتصاد خُرد، که فقـط

۱۰-۲۰ سالی از عمر آنها میگذرد ناگهان تمام نظریهی سرمایهی انسانی در آموزش درهم میریزد. نظریهی مبانی اطلاعات در بازار ناکامل نیروی کار مانع از تحقق بازدهی آموزشی میشود. این را در جامعهی خودمان، ایران، نیز سالها است آزموده ایم. در آموزش برای چیزی بهجز نیاز اقتصاد سرمایه گذاری می شود، ساختارها سخت و چسبنده اند و دانش آموخته گان اطلاعی از نیازهای اقتصاد برای بالا رفتن بهرهوری و نقش خود در آن ندارند.

در زمینه ی روش شناسی سرمایه ی اجتماعی خواننده ی را به مطالعه ی یک تحلیل خوب دعوت می کنم. مجیدزاده [۱۳۸۴] براساس این حقیقت که «جهان اجتماعی محیطی حاوی واقعیات یک پارچه است و بافت پیچیده یی از روابط بین این واقعیات وجود دارد» به این دریافت مهم اشاره می کند که این روابط مشاهده گر را نیز در برمی گیرد. نمی توان محیط را برای همیشه و برای هر کاری به طور دل به خواه به کوچک ترین واحدهای موجود مستقل تجزیه کرد. این نویسنده در بررسی خود به اثر کلمن [۱۳۷۷] اشاره می کند که در آن سرمایه ی اجتماعی به نوعی از این بافت یک پارچه دور می شود. سرمایه ی اجتماعی از نظر کلمن هنگامی پدید می آید که روابط میان افراد به شیوه یی دگرگون شود که کنش را تسهیل کند. بنابراین، این نظر کُلمن میان افراد به آن اشاره می کند، یعنی این که منشا سرمایه ی اجتماعی ساختار میان افراد به آن اشاره می کند، یعنی این که منشا سرمایه ی اجتماعی ساختار میان افراد به آن اشاره می کند، یعنی این که منشا سرمایه ی اجتماعی ساختار نظر کلمن اجتماعی از معنه منشا سرمایه ی اجتماعی ساختار میان افراد به آن اشاره می کند، یعنی این که منشا سرمایه ی اجتماعی ساختار میان افراد به آن اشاره می کند، یعنی این که منشا سرمایه ی اجتماعی ساختار میان اوراد به آن اشاره می کند، یعنی این که منشا سرمایه ی اجتماعی ساختار می کند. اما همان جا نویسنده اشاره می کند که روایت پی بوردیو (که بعدها به آن نمی کند. اما همان جا نویسنده اشاره می کند که روایت پی بوردیو (که بعدها به آن که باید توضیح می داد در این صورت سرمایه ی اجتماعی تغییر معنا می یابد و به زمینه هایی برای کارکرد سرمایه تبدیل می شود.

تحلیل هیرشمن [۱۳۸۲] در زمینهی «خروج، اعتراض و وفاداری» بر این است که در تصمیمهای اقتصادی اساسی (و در تجویزهای او) «خروج» و روی تافتن از پدیدمهای نامطلوب موجود نشانهی رها کردن وضع موجود و فرار از واقعیت است (بهویژه اگر حرکتی مبتنی بر نقد ریشهیی باشد). «اعتراض»، ضمن حفظ ساختارهای موجود میتواند زمینهی تعهد و اصلاح را فراهم آورد. «وفاداری» جریانی است برای آنکه خروج را نفی (و حتا رد) کند، اما در عینحال امکان آنکه اعتراض را فعال و سازنده کند، فراهم میآورد. خروج از نظر هیرشمن ممکن است در حالی صورت پذیرد که اساسا امکان خروج در کار نباشد. مثلا وقتی مردم با تحمیل خاص دولتی یا انحصاری بی هیچ چارهیی

روبه رو هستند آن گاه بی تفاوتی یعنی همان خروج، نه این که خروج انتخاب گزینه یی دیگر باشد. البته به گمان من وقتی کسی در زندان است و چاره یی جز تحمل کیفر یا مجازات بی دلیل ندارد می تواند بی تفاوت نباشد و در همان جا محیط زیست خود را بهبود بخشد و برای ادامه ی زنده گی، سرزنده گی و شادابی را در خود تقویت کند. این رسم زندانیان عقیدتی است. اما در زنده گی واقعی می توان و باید به جز تسلیم و رضا به راه های رهایی فکر کرد و آن ها را برانگیخت. نظریه ی سرمایه ی اجتماعی، که وفاداری را علامت موفقیت در کارآمدی زنده گی اقتصادی می داند، با نظر هیرشمن ساز گار است اما به این موضوع که می توان به تحول نیز اندیشید و این که اساسا چرا باید ساختارهای تسلیم کننده و

۴- نقد و تحلیل نظر بوردیو

پییر بوردیو اهمیت زیادی در نظریه یا جتماعی دارد. او کار تحقیقی خود را در الجزایر و درباره ی مهاجران بربر انجام داد که در کتاب الجزایریها (۱۹۵۸) منتشر شد. با درس آموزی از کارکرد سرمایه داری فرانسه در الجزایر و جنگهای آزادی بخش او در نقد رادیکال جامعه شناسی مصمتر و پخته تر شد. روش او ترکیب کل و جز بود. او نظریه های کلان و بالادست را با مشاهده های موشکافانه درهم می آمیخت. این با روش مارکس و انگلس و مارکسیستهای بعدی هم خوانی داشت. او به رغم تاثیر پذیری از سوی اشتر اوس ساختارگرا در جستوجوی راهی برای رسیدن به فراسوی ایستایی ساختارگرایانه بود؛ راهی برای فرازوی از دوگانه گیهای ساختار می کنش و شکل همزمان هم ساخته شده است و هم ساختن او علاقه مند به شراخت ریشه ها و سازمان یابی اجتماعی سلیقه و داوری بود. او بیش از ده سال از آخر عمر خود را صرف شنلی، دستیابی آزاد به تحصیلات عالی، برخورداری های طبقاتی در قلم رو فرهنگ و شنلی، دستیابی آزاد به تحصیلات عالی، برخورداری های طبقاتی در قلم رو فرهنگ و شنلی، دستیابی آزاد به تحصیلات عالی، برخورداری مای طبقاتی در قلم رو فرهنگ و شنلی، دستیابی آزاد به تحصیلات عالی، برخورداری مای طبقاتی در قلم رو فرهنگ و شنلی، دستیابی آزاد به تحصیلات عالی، برخورداری مان و مرد مان از پیامبرگونه گی هنر و جز آن کرد. روحیه ی هم کارانه، متواضع مردمی، دوری از پیامبرگونه گی روشن فکرانه و هم بسته گی جمعی در او زبانزد است.

او در اثر به جا ماندنی خود به نام تمایز [۱۹۸۶] میخواست بر تضاد نظریهی عینگرایانهی مارکس با نظریهی ذهنگرایانهی وبر چیره شود. او در جستوجوی یافتن دلیل ایجاد تمایز و تفاوت فرهنگی بود و اینکه چرا این تمایز گسترش مییابد و به

طبقات اجتماعی مربوط می شود. او که فرانسوی و محصل و محقق و مدرس در این کشور بوده است، در کارهای تحقیقی خود به انتزاع در روش جامعه شناسی فرانسوی روی می آورد و از تجربه گرایی انگلوساکسن پی رَوی نمی کند. برای او سرمایهی اجتماعی تنها یک نوع از سرمایه های نااقتصادی است. او هم چنین بیش تر به سرمایه ی فرهنگی و نمادین توجه نشان داد، که تاکنون به اندازه ی بحث سرمایه ی اجتماعی توجه متخصصان را به خود جلب نکرده است.

این که شماری از نماینده گان بورژوازی رفتارهای فرهنگی خود را به طبقهی متوسط و حتا به لایههایی از طبقهی کارگر تحمیل میکنند، بحثی است که در اقتصاد سیاسی و اقتصاد اجتماعی جایگاه ویژه یی دارد. تشفی روحیه ی تمایز و سلطه گری با مصرف های انسانی و ناعاری از سوی شخصی که توسط نظام مصرفی سرمایه داری تسخیر شده است، هم در بحث الگوهای مصرف اجتماعی و هم در بحث رفتاره ای اقتصادی مصرف کننده (مثلا تاثیر «سنوبیسم» یا جلوه نمایی) مورد بحث قرار گرفته است. بورژوازی تنها به خاطر «دارنده گی و برازنده گی» نیست که به مصرف های جلوه نمایانه، گران، لوکس و منحصر به فرد مانند لباس های مارکدار تولید کننده گان و بوتیکهای شیک و انحصاری یا خودروهای شخصی بسیار تجملی و گران روی میآورد. در واقع به مقدار زیادی هم منش انسانی و اجتماعی فردی، که زیر سلطه ی الگوی مصرفی بورژوایی قرار می گیرد،

تمایز از نظر بوردیو می تواند خود را در متن زنده گی اجتماعی و فرهنگی به صورت نوعی مصرف خاص نشان بدهد. خرید آثار هنری گران از هنرمندان پر آوازه، رفتن به کنسرتهای گران، حتا بلیطهای ویژه برای مسابقات المپیک و جام جهانی فوتبال، پیش خرید بلیط هواپیما و قطار یا استفاده از خودروی اسپرت برای راهیابی به آن مکانها، جلوهیی از مصرف تمایز آمیز است.

نماینده گان خودنمای هنر و تشخص و ادبیات و فرهنگ بورژوایی خود را بالادست، دارای سلیقه های ناب، پیچیده و غیرسیاسی، به این معنای جعلی که گویا بالانشین تر و ناب تر است، می دانند و حرف و ادعا و گزافه درباره ی فیلسوفان هستی شناسی، که فقط هستی را مضمضه کرده اند، می زنند و به قدر شناسی ویژه ی هنرها و آشار ادبی که زیبایی شناسی خودگرایانه و مثلا پست مدرنیستی دارند و خلاصه به رفتن به سوی آشار

۲- گردانیدن آب در دهان و شستن دهان با آن. فرهنگ معین.

پرمدعا و دهن پُرکن و انتزاعی تفاخر میکنند. به هرحال اینگونه تعلق به آن فضاهای فرهنگی تا حد زیادی به یمن درآمد و پول و مقداری به کمک داشتن «روابط» یا خود را به جلو هُل دادن و به بهای قبول مذلت، وارد معرکه کردن صورت میگیرد. آنها که به هر دلیل از این مجموعه باز میمانند، محروم میشوند یا به جرگهی حسرت مدلها و مقلدان سطحی در میآیند، در واقع یا قید هنر را میزنند و به کاسبی خود روی میآورند یا در جایگاه نقد و تحلیل زیبایی شناسی طبقاتی به تلاش و مبارزه ی خود ادامه میدهند. بوردیو که واضع این نظریه ها است خود در جایگاه اخیر ماند و تا آخرین لحظهی زنده گی خود (او در ژانویه ی ۲۰۰۲ در گذشت) همان گونه اندیشید. با این وصف او از دایره ی نقد آثار «سرمایه ی اجتماعی» \_ چه در مفهوم فاین و چه در مفهوم حاضر \_ خارج نمی شود و به نادرستی اساس این پیش نهاد نمی پردازد.

از نظر بوردیو، سرمایه یفرهنگی چیزی است که توانمندی و برخورداری متفاوت و طبقاتی فرهنگی را موجب می شود، منشا آن در امکانات خانواده، تقسیم کار اجتماعی و طبقات است. سرمایهی نمادین (سمبولیک) در این سرمایهی فرهنگی جای گاه مهمی دارد و آن هم به معنای زمینههای فرهنگ و <del>اد</del>راک و شناخت و ادبیات است که مستقیما به توان مالی بسته گی ندارد بل که مَنِشی است که به فرد به ارث میرسد. شماری از، تحقیقات کاربردی در شیوههای نگرشی انگلوساکسن سعی کردهاند رابطهی تجربی را میان لایهبندی اجتماعی و فعالیت فرهنگی بیابند. خود بوردیو نیز که به جای معنا و مفهوم، بیشتر به موردهای مطالعاتی توجه می کرد در واقع مشوق چنین مسیرهایی بوده است. در سنت مطالعات امریکایی مفهوم سرمایهی فرهنگی از چارچوبهای کلان سیاسی بیرون کشیده میشود اما در همین سنت، این سرمایه ابزاری نیست برای مطالعهی بازتولید طبقاتی بلکه ابزاری است برای آزمون فرآیند دستیابی به موفقیتهای اجتماعی. به عبارت دیگر سرمایهی فرهنگی و اجتماعی، حتا اگر در میان گروههای اجتماعی \_ اقتصادی خاص مشترک باشد، یک دارایی شخصی به شمار می آیند. بهاین تر تیب چنان که فاین [۲۰۰۱، ص ۵۴] می گوید بوردیو ابتدا تصفیه، اما سپس به گودال کشانده می شود. به هر حال بوردیو با لحنی برجسته یا ملایم عمیق ا به جنبه ای وابسته به فرهنگ و آن عواملی که آنها را بهاین شکل در آورده است می پردازد. مطالعه ی آثار بوردیو به پژوهش گران رشتهی فرهنگ چیز دیگری بهجز آن رشتهها میدهد و از این رو کارهاییاند جدا از هدف کسانی که میخواهند سرمایهی اجتماعی را چونان ابزار سود به کار بېړند.

می گویند بوردیو وقتی در چارچوب نظریه پردازی فرهنگی قرار می گیرد تلاش دارد مسیری را بین آنچه مارکسیسم دگماتیک پنداشته می شود و در آن جبر تعیین کننده گی تولید گرایی و طبقات برقرار است از یک سو و پروازهای خیالی ذهن گرایی افراطی پستمدرنیسم از دیگر سو، بپیماید. بدین سان او حضور روابط، ساختارها و گرایشهای اقتصادی و اجتماعی را پذیرفته است. این دریافت، زمینه یی فراهم می آورد که قیدهای لازم را برای آن که فعالیت هایی شکل بگیرند به دست می دهد اما راه دستیابی به آن فعالیتها را معلوم نمی کند. انتقادهایی که بوردیو به پستمدرنیسم «ژان بودریار» می کند از همین رو است [بوردیو وهاک، ۱۹۹۵، ص ۴۰].

بوردیو سه نوع سرمایه را از یک دیگر متمایز می کند: اقتصادی، فرهنگی و نمادین ۔ اجتماعی. هرکدام از این سه نوع برحسب فعالیت اقتصادی به انواع مختلف تقسیم می شوند؛ از جمله سرمایهی دانش گاهی، حرف یی، علمی، اقتصاد رسمی، فلسفی، سیاسی، اطلاعاتی و آموزشی. چنان که فاین نیز دریافته است، بوردیو گاه سرمایهی اقتصادی را به ساده گی عبارت از منابعی می داند که برین انگاره ترین نوع آن، سرمایه یی است که به ساده گی عبارت از منابعی می داند که برین انگاره ترین نوع آن، سرمایه ی شناخته شده و ساخته شده از حیث اجتماعی و تفاوتی مشخص می شود و تنها شامل آن چه به طور رسمی از راه آموزش به دست می آید نیست، بل که سایر دست یا بی هراه اجتماعی را نیز که واجد رتبه اند در برمی گیرد. سرمایه ی فرهنگی خود به سه نوع همراه، اجتماعی را نیز که واجد رتبه می شود. است می آید نیست، بل که سایر دست یا بی هراه است می از مان می شود از می می از راه آموزش به دست می آید نیست، بل که سایر دست یا می همراه،

سرمایهی اجتماعی بر ارتباطها یا شبکهی اجتماعی متمرکز میشود. نمونهی دلخواه بوردیو [۱۹۹۶، ص ۲۹۲] خانواده است: «به این ترتیب، شبکهی روابط خانواده گی می تواند کانون گرایش گردش نارسمی سرمایه باشد» و این موجب تمرکز فوق عادی سرمایهی نمادین، و نه کم تر از آن در توان مندی از دواج فرزندان می شود. به علاوه خانواده، چونان هم ردیف سرمایهی اجتماعی در داخل شرکتهای بزرگ یا انتقال قطعی قدرت از صنعت به دارایی مالی کار می کند.

به طور خلاصه از نظر بوردیو سرمایه به سه گونه است: ۱- انواع سرمایهی اقتصادی ۲- سرمایهی فرهنگی یا به تعبیر دیگر سرمایهی اطلاعاتی که انواع و اقسام دارد ۳-سرمایهی اجتماعی \_نمادین که در آن سرمایهی اجتماعی شامل منابعی است که از روابط اجتماعی و عضویت در گروههای اجتماعی حاصل میشود و سرمایهی نمادین

که عبارت از انواع سرمایهیی که چون یک بار به دست آینـد بـه عنـوان امـری مشـروع درک و به رسمیت شناخته میشوند.

سرمایه مفهومی است گسترده در قلمروهایی که مستقیما اقتصادی نیستند و به همین دلیل با مفهوم قدرت درهم میآمیزد. به قول پوستون [فاین ۲۰۰۱، ص ۵۶] از نظر بوردیو، مفهوم سرمایه که نه جنبهی مارکسیستی دارد و نه جنبهی اقتصاد متعارف، دلالت بر اعمال قدرت بر خود و دیگران میکند. از نظر بوردیو دولت هم اوج قلهی تمرکز انواع سرمایه است که میتواند مشتمل بر سرمایهی قدرت فیزیکی، ابزارهای نظامی و پلیسی، مدیریت سرمایهی اقتصادی، سرمایهی اطلاعاتی و سرمایهی نمادین باشد. اینها نمایندهی بروز سرمایهی دولتمدارند که دولت را توانا به نظارت و مهار انواع دیگر سرمایهها میکند. بدینسان سرمایه نه تنها قدرت عمومی بل که همانا انواع قدرت اقتصادی، اجتماعی، فرهنگی و نمادین است. و از این رو است که مفهوم مهار انواع دیگر سرمایهها میکند. بدینسان سرمایه نه تنها قدرت عمومی بل که همانا انواع قدرت اقتصادی، اجتماعی، فرهنگی و نمادین است. و از این رو است که مفهوم میرود. انواع سرمایههای یاد شده چونان داراییاند و مشمول گرایش و مولد بازدهاند، توزیع میشوند، حاصل میشوند و به ارث می رسند. آنها در همهی این زمینههای فرهنگی، اقتصادی و اجتماعی، اندازه، ترکیب و مسیر حرکت خود را دارند.

گویا از آن روی که قدرت (سرمایه) امر نسبی و نه مطلق است و منابع به طور کلی برای همه گان قابل دست رسیاند بنابراین سرمایه را به راحتی می توانیم برای گروه های مختلف و افراد مختلف تعریف، برازنده و محدود کنیم. با این وصف بوردیو در کارهای دیگر خود مفهوم طبقه را براساس تفاوت در اندازه و ترکیب دستیابی به انواع سرمایه مورد بررسی قرار می دهد. یک بحث مهم در کار بوردیو این است که مقدار سرمایهی اجتماعی هر عنصر اجتماعی بسته گی به میزان شبکهی ارتباطی که می تواند به کار اندازد و سرمایهی اجتماعی هر یک از طرفهای ارتباط دارد [بوردیو، ۱۹۸۶، ص ۲۴۴]. شکل های واگرای سرمایه جدا از متن اجتماعی آنان نیستند اما از سوی افراد همچون دارایی خصوصی و به ویژه هم چون سرمایهی اقتصادی تملک می شوند. مفاهیم به کار گرفته شده برای سرمایه به ویژه جنبه ی استعاری و فردی آن موجب نگرش فرد تاریخی می شود مثلا داشتن مقام اشرافیت به جا مانده از دوران پیشاسرمایه داری، خود یک سرمایه تلقی می شود.

به نظر ف این، در دیـدگاه مـارکس نمـایش ثـروت چونـان شـرط لازم بـرای کـارکرد سرمایهداری و هزینه کردن درآمد به عنـوان چیـزی متفـاوت از سـرمایه در نظـر گرفتـه

میشوند. اما بوردیو آن را چونان گونه یی از سرمایه ی نمادین در نظر می گیرد و در این کار البته برخی از اندیشه های مارکس را به منظور پشتیبانی نظری خود قرا میخواند. بوردیو در رابطه با تجمل گرایی ویژه در باش گاه ها، بازی ها، ورزش ها، کوکتل پارتی ها و جز آن ها گفته است تجمل گرایی، یعنی اندازه ی مصلحت آمیز ول خرجی، از نظر مراکس یک ضرورت کاسب کاری است و در شمار هزینه های سرمایه یی قرار می گیرد و آن نیز چیزی نیست مگر نمایش ثروت و در نتیجه ایجاد منبع اعتبار. بنابراین بوردیو آن را خود سرمایه به شمار می آورد. بیزلی و مورای [۱۹۹۹] به صرافت دریافته اند که بوردیو سرمایه ی اقتصادی را منحصرا چونان ارزش مبادله و سایر انواع سرمایه را هم چون ارزش استفاده یی می فهمد یا در نظر می گیرد. این، البته یک شکاف در مفه وم و تحلیل و یک نارسایی جدی در کار بوردیو است. به نظر می رسد بوردیو با آن سابقه ی پژوه ش و تحلیل بسیار خوب و شکافنده در زمینه های فرهنگی، خود، قربانی بت واره گی «سرمایه ی اجتماعی» شده است.

به هرروی تحلیل بوردیو با تحلیل اقتصاددانان متعارف متفاوت است گرچه خود به مقدار زیادی به سانتی مانتالیسم متمایل می شود. بوردیو به خاطر کار زیاد بر روی دست آوردهای آموزشی نسبت به زمینههای همردیف دیگری که می باید برای «سرمایهی انسانی» به کار برود آگاهی دارد. اما او منتقد بسیار سختگیر ادعای متظاهرانه و نقش ایدئولوژیک آن است. کارل مارکس سرمایهی انسانی را آن نهادهی سرمایه یی می داند که در رده ی عوامل عینی یعنی وسایل تولید نیستند بل که از عوامل ذهنی، یعنی نیروی کار، بهشمار میآیند. بوردیو سعی میکند ایـن عوامـل ذهنـی را از یکسو به گونهی مبهمی گسترده کند (چنانکه دیدیم شامل زمینهها و نه خود سرمایه بداند) اما از سوی دیگر به شکل درستی از قید اقتصاد متعارف، که تئوریهای آن را قیممآب میداند، برهاند. بوردیو به گونه یی درست و مناسب می گویـد کـه ایـن تئوریها بیشتر از جنس تخیل ریاضیاند و در راستای باریک عقل گرایی فردی حرکت میکنند و از آموزههای روشنفکرانهی منزوی از واقعیتهای انتقادی بریدهاند. آنها از یک سو به بازی های ریاضی شبیه اند اما از دیگر سو همه چیز را در تبدیل شان به سود پولی مورد ارزیابی قرار میدهند. البته بورژوازی سرمایهی انسانی را برای سود به کار میبرد اما تحلیل آن با روش تحلیل گرایی اصل حداکثر سود به معنای نادیده گرفتن امنیتهای اجتماعی و حذف روشمند اجتماع و جمع است.

ی بوردیو در نقد بِکِر میگوید: او کار تحلیلگرایی اقتصادی را به آنجا کشانده است ک

محاسبات اقتصاد متعارف را برای مواردی که اساسا برحسب قالبهای محدود، محاسبه پذیر و تعریف شدنی نیستند به کار میبرد و در نتیجه منطق اقتصادی تازهیمی را در حوزههای ضد اقتصادی مانند احساسات، تعهد و عشق در خانوار جای گزین می کند. بوردیو به جای تحلیل گرایی اقتصادی و قرار گرفتن درک و آیین اقتصاد نوکلاسیکی به جامعه شناسی نوین اقتصادی متمایل می شود که در آن تاکید بر شبکه های اجتماعی است.

سرمایه یا جتماعی از نظر او گردآمده ی منابع واقعی یا بالقوه یی هستند که به تملک شبکهی بادوام و اندازهی آن شبکه مربوط می شوند. به هر حال هیچ اندیش مند اجتماعی کار بوردیو را در متن «نظریهی شبکه» ارزیابی نمی کند. او آگاه است که مفهوم اجتماعی باید بر بستر تاریخی<sup>ا</sup>ش معنا شود. درک حضور شبکهی اجتماعی به تنهایی کفایت نمی کند بل که باید مفهوم عملی آن شناخته شود. انتقادهای تندی متوجه جامعه شناسی نوین اقتصادی است زیرا به جای تفحص در متن فرهنگی موضوعهای موردجررسی، آنها را بنا به خاصیت روابط متقابل سخت و منجمدشان، خودآشکار تلقی می کند. بوردیو مشمول این انتقادها نمی شود. او برای تحقیق تجربی، شکل خاصی را می پذیرد. البته بوردیو رابطهی آماری بین انواع سرمایه برقرار میکند. اما استفاده از انواع «همبسته گیها» را، آنجا که مبنایی برای خود آن همبسته گیها وجود ندارد، بی ثمر می داند. روش شناسی او شامل مقوله هایی است که از حیث مفاد، بررسی گرند و در هنگام استفاده، منظم می شوند. نباید به دنبال مفهوم گونه شناختی روشنفکرانهی این مقولهها رفت زیرا به موضوع نامربوط می شوند و هر یک در موقعیتی خاص، شکل خود را در تجربه یی خاص می یابند. درست است که این روش نقطه ی مقابل روش ریاضی است که عناصر را از پیش کاملا بهخوبی و بهدقت تعریف میکند، اما وابسته کی بوردیو به متن، بیارتباط متقابل با تحلیل و اندیشه یی انتزاعی روشمند (در مارکسیسم، دیالکتیکی و سیستمی) البته می تواند کار پژوهش در سرمایهی اجتماعی را از نتیجه گیریهای قانونمند تا حد لازم و عام دور بدارد.

#### ۵- نقد چند روی کرد تجربی

درست است که سرمایهی اجتماعی بحث دانشگاهی علوم سیاسی را از برجهای عاج به پایین آورد اما سنتهای پایهگذاری شده از سوی دو توکویـل و جـان اسـتوارتمیـل را کماکان حفظ کرد. برای خیلی از پژوهش گـران رابـرت پاتنـام، کـه دربـارهاش در همـین

بخش بحث خواهم کرد، دارای «شان فامیلی» (به زبان فاین [۲۰۰۱، ص ۸۲]) در سرمایهی اجتماعی است. البته این حرف بیش تر جنبهی استعاری برای بحثهای میهم در این زمینه دارد. به بیان فاین مثلا می بینیم که در بحث معروف دو اقتصاددان، بنیامین وکاچین، بیکاری پدیده یی اختیاری است که به سطح بالای منافع بیکار ماندن نسبت به دستمزد مربوط می شود (چیزی که در اقتصاد نیروی کار بازاری به آن نسبت هزینه -سود می گویند). این بحث در پی بررسی تجربه ی بی کاری گسترده ی دهه می سی در انگلستان مطرح شده بود. گرچه بنیامین وکاچین نه خیلی مسوول و نه چندان دارای موفقیت انحصاری برای این بحث بوده اند، اما این گفته که «بیکاری بیش تر دارای مزایای بیش تر است» به جای ماند، گرچه در این و آن مورد آشکار شد یا با عوامل دیگر درهم آمیخت.

بحث زیبای فاین درباره ی نشان فامیلی چنین است: یک زمانی در یک جا نظریه یی مطرح می شود یا ادای سهمی صورت می گیرد که حت الزوما نوآوری اندیشه گی نیز نیستند و در کاربرد نیز بدیع بهشمار نمی آیند (مانند قانون جدید نادارها یا چیزی که دربارهی بیکاری در بالا به آن اشاره شد). طرح این نظریه چه بسا خرد جمعی را نادیده مي گيرد (مگر نه اين که بي کاران در جستوجوي کارند و نه برعکس) و آگاهي جمعي و آکادمیک را به کنار میگذارند (بیکاران کار را عار میدانند و باری بر دوش ضرورت رفاهی به حساب می آیند). این نظریه بعدا مثل یک علامت همیشه گی در بحثهای بعدی مربوط به آن به جا میماند. این چون نشانی ف امیلی است ک اساسا از حیث نظری و کاربردی هم رخنه پذیر است. این نشان موجب می شود حجم زیادی از متون پدید آیند و از راه نقد ویران گرانهی نظریههای پیشین (پیش از آن نشان) موفقیت به دست آورن. ا اینها خودشان تناقض آمیزند و بسیار به دور از آن نظریهها، که بیهیچ ردپایی از بین رفته یا فراموش شدهاند، از طریق همراه شدن با آن انتقادها، که همیشه هم موفق یا ذى ربط نیستند، زنده مىمانند و به راهى ادامه مىدهند كه كمابیش باز زیر تاثیر همان نقطهی آغازین نادرست است. گویی نشان فامیلییی، پیدرپی، بر آن نظریهها نقش میزند. به نظر فاین، کار رابرت پاتنام از گونه ی همان نشان فامیلی است. نشان های فامیلی ویژه گی خود را دارند و البته هرکدام به راه خود میروند.

نشان دادن جنبه ی مثبت کار پاتنام و اشتهار و برجسته گی آن ها نسبت به جنبه های منفی، جعلی و ستیزه برانگیز دانش گاهی آن آسان تر است. این جنبه ی مثبت در بررسی های پاتنام برای ایتالیا مطرح شد و فصل نامه ی علم اقتصاد که جریان غالب

را رهبری می کند آن را رسما به عنوان جاافتاده ترین یاری رسانی به علوم اجتماعی در دههی ۱۹۹۰ اعلام کرد. جالب است بدانیم این کار وقتی صورت گرفت که پاتنام بحث سرمایه اجتماعی را پس از آن که از طریق کلمن آن را به ایتالیا برده بود دوباره به ایالات متحد باز گرداند. درجه اشتهار پاتنام وقتی بالا گرفت و «ستاره شدن» کشیده شد که او به کمپ دیوید دعوت شد تا در برابر میهمانان از جمله بیل کلینتون داد سخن بدهد و سپس در مجلههای معروف که ذاتا عرصه و آزمون نمایش عمومی اند ظاهر شود. پاتنام به صراحت اعلام داشت که تحت تاثیر مطالعه ی کلمن [۱۹۸۸] درباره یسهم سرمایه یا اجتماعی فرد در دستیابی به آموزش بوده است.

در دو بررسی قدیمی پژوهش گری به نام بن فیلد [ ۱۹۵۸ و ۱۹۲۰] نتیجه ی کار پژوهشی خود را مانند پاتنام از جنوب ایتالیا به امریکا و به محله های فقیرنشین (گتو) درون شهری آورد. او به این نتیجه رسیده بود که هم موقعیت های مکانی که مورد مشاهده قرار می گیرند و هم انحراف های اخلاقی خانواده کی موجب نادیده گرفتن ارزشهای بلندمدت مشترک اجتماعی برای برخورداری فردی از مزایایی کوتاهم.دت می شوند. بن فیلد آن زمان برای تدارک نظر مخبود درباره ی علت نامساعد بودن وضع سیاهان نیاز به حمایت پلیس داشت. اما پاتنام از سوی فعالان ترویج اجتماعی به گرمی تحویل گرفته شد. دیدگاههای او در همان حالوهوای بن فیلد به هوا پراکنده میشد گرچه ظاهر دیگری داشت. مثلا او طرفدار بردن بچههای سیاه پوست به مدارس سفیدپوست بود تا به این وسیله پلی برای انتقال سرمایهی اجتماعی از دومی به اولی بزند. به عبارت دیگر او «اتوبوس جابهجایی» را وسیله یی برای نقب زدن به میان سیاهان برای انتقال سرمایهی اجتماعی میدانست. به زبان پاتنام، گویا تراژدی جدل دربارهی بردن موقت بچههای سیاه پوست به مدارس سفید پوست این است که هر دوی ما درست می گوییم (یعنی هم خودش و هم منتقداناش). اما واقعیت این است که همهی بحث سرمایهی اجتماعی پاتنام همین است که گفته شد و چیزی افزوده بر آن و چیز قابل توجهی بیش از آنچه همه میدانند، دربارهی نژادپرستی و ماهیت اجرایی برنامهی گردشی برای سیاهان در مدارس سفیدها ندارد.

بحث پاتنام دربارهی ایتالیا از حیث نظری، تـاریخی، روشهـای تجربـی و مفهـومی مورد انتقادهای فراوانی بوده است که او هرگز به آنها پاسخ نگفت. به نظر او سـرمایهی اجتماعی یک دستِ یاریرسان به سوی اقتصاد سیاسی است و نبودِ آن گویـایِ دسـتی قطع شده است. گویا با ریاضیات و فیزیک مـیتـوان ایـن سـرمایه را انـدازهگیـری و بـا

مهندسی آن را افزایش داد. ریشههای تاریخی، ارزشهای مفهومی و تحول در آنچـه او سرمایهی اجتماعی میخواند و در واقع وضعیت اجتماعی است که خود محصول تـاریخ و شرایط طبقاتی و عملکردهای جهانی است، گم شده است.

از نظر او جدایی را میتوان بین دو وضعیت تعادلی طبقهبندی کرد. شمال و جنوب ایتالیا نمونهی آن بهشمار میآیند که به ترتیب دارای سطح بالا و پایین سرمایهی اجتماعیاند. این که چهگونه این دو پدید آمدهاند، چهگونه تحول یافتهاند، رابطهی آنها با نیروهای مادی و طبقاتی درونی و بیرونی کدام است، مفهوم دقیق آن چیست و چهگونه در عمل این سرمایه اندازه گیری میشود و سرانجام در هر یک از این دو جامعه زیرگروهها و طبقات در چه وضعیتی هستند، هیچ معلوم نیست.

پاتنام می گوید [۱۹۹۳ ص ۱۹۷] موجودی سرمایه ی اجتماعی مانند هم کاری اعضا، هنجارها و شبکه ها، تمایل به تقویت خود و خودهم افزایی دارند. دور پرهیز کاری موجب تعادل های اجتماعی همراه با سطح بالای هم کاری، اعتماد، بسته گی های مدنی دوسویه و بهزیستی عمومی می شود. اما ارتداد، بی اعتمادی، گریز از تعهد، بهره کشی، انزوا، نابه سامانی و سکون یک دیگر را در یک دور بی هوده گی تشدید می کنند. واقعا ببینید چهقدر واژه گان جذاب و به ظاهر معنادار و دستور بخش ردیف شده اند در حالی که هیچ کدام از آن ها نه روشن، نه به جا و نه کاربردی اند. خواننده، به ویژه خواننده ی متخصص و پژوهش گر می تواند از خود بیرسد (در چند مورد از نقطه نظرهای پاتنام)

هم کاری به چه معنایی است؟ در یک شبکهی اجتماعی ناعادلانه که از ۲۲ میلیون نفر جمعیت فعال (به جای ۳۰ میلیون) از ۷۰ میلیون جمعیت کل در حدود ۴/۵ میلیون نفر آن بی کارند و تازیانهی تحمیل اراده، فقر، گرانی، محرومیت، بسته به موقعیت اجتماعی بر گردههای ۸۰ درصد از جامعه فرود میآید، آزادی کافی برای بیان درد، فرصت برای مشارکت فعال به نفع تغییر جدی اوضاع وجود ندارد و شمار مطلق فقیران و محرومان مطلق و نسبی اجتماعی و اقتصادی رو به افزایش است اما درآمدهای برونزا به ثروتهای خیره کننده درونی و برونی میافزاید، هزینههای عمرانی و حوزههای خدمات اجتماعی هم کارآمدی و اثربخشی عادلانه خود را از دست دادهاند، هم کاری با چه نیروی اجتماعی و اقتصادی خیال آقای پاتنام را برای رسیدن به رسرمایهی اجتماعی» راحت میکند؟ آیا هم کاری و سازماندهی مردمی برای تحول ژرف اجتماعی یا دستکم تحول اساسی سیاسی، به م مرادهی حاکمان، باز موردنظر پاتنام است؟ پرهیزکاری به قیمت قبول چه وضعی، چه مذلتی و فراموش کردن کندام

مسوولیت و ارادهی تغییر آگاهانه؟ اعتماد به چه کسی؟ اعتماد میان مردم پدیده یی است که میتواند به سنتها، ایدئولوژی ها (جنبه های متفاوت مفهوم ایدئولوژی)، عواطف اجتماعی، شرایط سیاسی و از همه مهمتر طبقات اجتماعی مربوط باشد. همه ی این ها ممکن است در جوامعی که از حیث درجه ی رشد و توسعه ی اقتصادی متفاوتاند نیز پیش بیاید. پرسش این است که بیاعتمادی مردم به دولت وقتی این دولت تمام میراث گذشته ی حکومتی را درجا تایید میکند و آن را پایه و خاست گاه حضور خود میداند اما در گذشته شبکه ی فساد، قدرت بیمهار، ریاکاری، بیعدالتی، سرکوب و جز آن رایج بودهاند و این در درک و شناخت مردم جای گرفته است. اعتماد و تقوا چه معنایی میدهد؟ بیاعتمادی و گریز از تقوای تسلیم شده گی آن هم از روی آگاهی، خود سرمایه ی اجتماعی است و نه برعکس (اگر مفهوم سرمایه ی اجتماعی پاتنام را درست بپذیریم).

پاتنام از بهزیستی جمعی صحبت میکند و آن را سرمایهی اجتماعی میداند، در حالی که این بهزیستی میتواند نتیجهی شماری از سیاست گذاریها، سرمایه گذاریها و فرآیندهای توسعهی سیاسی و اجتماعی و اقتصادی باشد که همه گی در چارچوب نظریهها و سیاست گذاریها و برنامه ریزیهای مربوط به آن به دست میآیند یا از دست می روند. سیاست های تعدیل ساختاری آثار مخرب بر تامین اجتماعی کشورها گذاشته اند. تامین اجتماعی بخشی از سرمایهی ملی است که متعلق به جامعه است و حاصل ارزش افزاییهای گذشتهی نیروی کار و چه گونه گی تملک و توزیع آن بوده است.

در واقع چه گونه می توان یک سره بی توجه به واقعیت های عینی و تشکیلات و منابع لازم برای تامین، رف اه و عدالت درباره ی به زیستی اجتماعی به عنوان سرمایه ی اجتماعی صحبت کرد؟ این امری معلوم است که به طور کلی هرچه درجه ی به زیستی و امنیت اجتماعی و سطح سلامت بالاتر باشد، دست آوردهای اجتماعی در برابر ستم طبقاتی بالاتر بوده است. نمونه ی آن مقایسه ی سوند است با ایالات متحد امریکا. این جا تفاوت در سرمایه ی اجتماعی نیست بل که در برخورداری های گروه های اجتماعی است از حاصل ارزش افزوده ها و بهره بری های مستقیم و نامستقیم آن. بنابراین نظریه های اقتصاد سیاسی و در پی آن نظریه ی اجتماعی است که مساله را تبیین می کنند و نه پدیده ی عامی که ناشی از کاربرد مهندسی شده ی سرمایه از اقتصاد متعارف بازاری در حوزه های پیچیده ی اجتماعی است.

باز پاتنام از دلبسته گی و کارگماری مدنی و متقابل در میانِ مردم به عنوان

سرمایهی اجتماعی نام میبرد. پرسش من این است که این دلمشغولیهای سطحی برای کارهای خیریه یی کماثر یا باشگاهی تفننی در حوزمهای من درآوردی یا معنادار (مانند باشگاه طرف داران نگه داری از لاک پشت آسیای شرقی و بنفشهی آفریقایی در برابر باشگاه عاشقان تفنگ در امریکا) چه سرمایه یی محسوب می شوند و برای چه کسی و بازده آن چیست؟ قطعا هم بسته گی کارگران و کشاورزان در «یک کشور آفریقایی» برای افشای فساد و وابسته گی و خیانت های دولت و مداخلههای امپریالیستی ـ که به هر حال سرمایه به حساب نمی آیند ـ برای ساختن آینده ی مردم محروم موثرتر از آن دل مشغولی های مدنی توخالی است. از این رو است که نه «سرمایه ی اجتماعی» بل که توان مندی گروههای محروم مانده ی جامعه می تواند راه به روزی را بنمایاند و این اثباتا یعنی آزادی و عدالت.

از دید منفی، پاتنام از ارتداد و مسوولیت گریزی به عنوان ضد سرمایه نام می برد. معنای این حرف چیست؟، یعنی اینها از فرآیند توسعه می کاهند. در حالی که با منطق سلیم انسانی و تجربی می دانیم تسلیم شده گی و عبودیت نسبت به قدرت های ضدتوسعه که حکومت می کنند و اهرمهای اصلی اقتصادی و سیاسی را در دست دارند نیز می توانند مانع توسعه ی بادوام و اطمینان بخش شوند و نگذارند قدرت و خرد در اختیار مردم قرار بگیرد. این نیز همان قدر درست است که حرف پاتنام. راه حل این تعارض نه در قبول پدیده ی جعلی «سرمایه ی اجتماعی» بل که در جای گزین کردن نظریه، سیاست و برنامه ی اجتماعی برای رهایی و تامین عادلانه ی انسان به جای آن است.

تعادلهای اجتماعی لزوما خوب و «سرمایه» محسوب نمیشوند. تعادلها میتوانند نشان سکون باشند و دیدیم خود پاتنام نیز از توقف و سکون به عنوان ضد سرمایه نام میبرد. تعادلهای تسلیم کننده و هموار کنندهی راه بهره کشی، مذموماند و بنابراین در برابر آنها وجه مثبت عدم تعادلهایی است که میتوانند برای تحول مناسب باشند. وانگهی ما اساسا در نظام سرمایهداری به طور کلی شاهد تعادل نیستیم بل که در واقع، بهجز موارد کنترل موقتی با پرداخت هزینههای سنگین اجتماعی چون جنگ، سر کوب و اغتشاش و حمایت از دشمنان حقوق بشر در جهان، ما شاهد حرکت از یک عدم تعادل به یک عدم تعادل دیگریم.

من هم مدتها است همراه با کسانی چون فاین به این نتیجه رسیدهام آنچه سرمایهی اجتماعی نامیده میشود در واقع زمینههای اجتماعیانـد کـه بـا نظریـههـای اجتمـاعی تبیـین پذیرنـد. اگـر سـرمایهی اجتمـاعی در کـار باشـد چـرا نبایـد از «کـار

اجتماعی» سخن به میان آید. کار اجتماعی کار مدیران، متخصصان و کارشناسانی که خنثا یا تغذیه کننده ی نظام قدرت به شمار میآیند، نیست. آن ها بخشی از تقسیم کار اجتماعی اند. اما «کار اجتماعی» عبارت از مجموع نیروهایی است که نه برای تسلیم و تعادل یا رسیدن به «وضعیت خوب» که در آن نظم موجود با همه ی خود کامه گیها، بی عدالتی ها، سر کوب ها و ناکار آمدی هایش پذیرفته می شود، بل که برای رسیدن به «جهانی بهتر و ممکن» صورت می پذیرد و تلاش های سیاسی و آزادی خواهانه و انسان دوستانه را در برمی گیرد. در این جانیز هم چون سرمایه ی اجتماعی صف آرایی در کار است. صف سازنده گان، آگاهی رسان ها، بر هم زننده گان نظم ناعاد لانه از یک سو و صف تحمیق گران، ویران گران و جهل سازان سنتی و نوین از دیگر سو.

گفتیم، پاتنام کار تجربی خود را درباره ی ایتالیای سده ی بیستم انجام داده است. او خیلی ساده به ایـن نتیجه رسیده است کـه در شـمال ایتالیا (کـه همـه مییدانـیم پیشرفته تر از جنوب است) موجودی سرمایه ی اجتماعی بیش تر از جنوب بوده است. تردو [۱۹۹۶] بر آن است که گرایش به بحث سرمایه ی اجتماعی در خـارج از حـوزه ی دانشگاهی به خاطر نوآوری کار پاتنام و هم کاران او درباره ی ایتالیا نبود زیـرا نظریـه و بحثهای او از بیش از ده سال پیش در سایر کارهایش مستتر بودند و بیش تر ناشـی از رشد جلوههای در حال رشد مفهـوم مـوردنظر او بودنـد کـه از یـک ادعـای متواضعانه درباره ی موفقیت نهادی شروع می شد و به «هیچچیز کـم تـر از آن چـه بـه دموکراسـی وابسته است» می رسید. این کاربرد بیرونی مفهوم سرمایه ی اجتماعی بود کـه چنـین درباره موفقیت نهادی شروع می شد و به «هیچچیز کـم تـر از آن چـه بـه دموکراسـی درباره موفقیت نهادی شروع می شد و به دهیچ کـم تـر از آن چـه بـه دموکراسـی درباره موفقیت نهادی شروع می شد و به دهیچ میز کـم تـر از آن چـه بـه دموکراسـی درباره می را ممکن می کرد. پاتنام در کتاب خود فصلی را به سرمایه ی اجتماعی اختصاص داده بود در حالی که اصلا در بخشهای دیگر کتاب نـامی از آن بـرده نشـده بـود، چـه داده بود در مالی که اصلا در بخشهای دیگر کتاب نـم از آن بـرده نشـده بـود، چـه

کارهای فنی و آماری در بررسی پاتنام ایرادهای زیادی دارند. کار او در بررسیهای رگرسیونی و چهگونهگی اندازهگیری متغیرها ایراد اساسی دارند: تکلیف متغیرهای حذف شده و دلایل آن روشن نیست، ویژه گی مدل و آزمون آن قابل دفاع نیستند و سرانجام او رابطهی علیتی را با رابطهی هم بسته گی قاطی کرده است. علاوه بر آن بررسیهای زیادی نشان داده اند برخلاف نظر پاتنام درباره ی امریکا، براساس معیارهای خود سرمایهی اجتماعی افزایش یافته است، در حالی که او علت گرفتاری را در امریکا، کاهش سرمایهی اجتماعی می دانست (و این روی کرد موسوم به راه سوم کلینتون را سخت خوش آمده بود).

اما از حیث محتوایی، پاتنام مفهوم سرمایهی اجتماعی را براساس به هم بیوسته گی و انجمنی بودن زنده گی تعریف می کند اما عملا آن را از متن گسترده یی که بنا به فرض باید از آنجا بیاید و بر آن اثر بگذارد، جدا می سازد. او در بررسی مقایسه یی در ناحیه ی شمالی و جنوبی ایتالیا اساسا نقش دولت مرکزی را نادیده گرفته است. یک جنبه ی مهم از این بحث چه گونه گی در انقیاد درآوردن جنوب از سوی شمال است. مباحثی چون دموکراسی، حکمرانی، سیاست و فعالیتهای همکارانه را مشکل بتوان مستقل از عامل کارکرد و مداخله ی دولت مرکزی و سلطه ی شمال بر جنوب به حساب آورد.

توجه به تفاوت سرمایهی اجتماعی بین دو جامعه و دریافتن کمتوانیهای مردم در یکی از آنها نسبت به دیگری، بی توجه به تفاوت در سطح توسعه و جنبه های تاریخی آن نتیجهاش همان می شود که در مورد مطالعهی ایتالیا از سوی پاتنام شد: معمولا آنها دیرهنگام به نتایجی از پیش روشن میرسند، اما با سطحینگری، عاملسازی مصنوعی و آمارهایی اندک و نارسا. بررسیهای پاتنام میگوید فعالیتهای همکارانیه در جنوب در سال ۱۹۸۲ بسیار پایین بوده است اما آمارهای بعدی تا سال ۱۹۹۰ نشان دادند نوعی هم گونی بین شمال و جنوب پدید آمد (و جنوب نیز در پی آن رشد کرده است). اما پرسش این است که چرا در جنوب فعالیتهای هم پیوسته و همکارانه و درهم آمیزی اجتماعی در طول تاریخ پایین بوده است؟ در کار پاتنام این تفاوت هیچ ربطی به روند تاریخی توسعه ی گسترده ی سیاسی و اقتصادی پیدا نمی کند. واقعیت این است که اگر بهخوبی به دنبال عوامل سیاسی و اقتصادی برویم به رابطه ی علیتی معکوس، منطقی، خردمندانه و تجربی میرسیم، یعنی این که این عواملاند که چهرهی ساختاری و کارکردی جدایی را نشان میدهند و بنابراین بیش ترین قسمت از بحث مدنیت را \_ گرچه نه همهی آن را \_ بیاثر میکند. بحث دولت اهمیت بیشتری از آنچه در بحث سرمایهی اجتماعی میآید دارد. خیلیها دوست دارند نقش و نتیجهی کارکردهای خود، وابسته گی به دولت و دولت یاری سان ویژه به خود را از مهلکه برهانند، بنابراین تقصیرها را به گردن چیزی میاندازند که گویا میبایست در جامعه وجود میداشته اما غایب است؛ و در واقع اسفبارترین نتیجهی این روی کرد در تحلیل نهایی برمی گردد به «نادانی» نهادینهی مردم عقب مانده و نه محرومیت، در بند بوده گی و دوری آنان از دموکراسی واقعی که عامل ناآگاهی و نادانی است.

سرمایهی اجتماعی که نمیخواهد نتایج حضور خود و دولت عمیقا وابسته به خـود را که عقبنگهداشتهگی و مصیبتهای اجتماعی و اقتصادی به بـار مـیآورد بیـذیرد، از

مطالعات ویژه و نارسای این و آن، مثلا مطالعهی پاتنام در ایتالیا، قانونی درست میکند تا حفرههای نظری و سوءتشخیصهای نظریه پردازان خود را بپوشاند. چهگونه واقعا مفهومی که از برخی جنبههای سیاستهای جدید و هدفمند دموکراسی خاص نخبه گرایانه و صوری آمریکایی اخذ شده است میتواند تاریخ گذشته و نظامهای سیاسی متفاوت را پوشش دهد؟ نظریه پردازی سرمایه داری، اما، به واقع چنین میکند.

طرفداران نظریهی سرمایهی اجتماعی مدتی پس از بروز انتقادهای اساسی رضایت دادند که نقش دولت مهم است اما به این نتیجه رسیدند که گرچه سرمایهی اجتماعی جایگزینی برای سیاستهای عمومی، سیاستهای اجتماعی و برنامه ریزی اجتماعی نیست، اما پیش نیاز آن است. در برخی موارد و تا حدی نیز در نتیجه ی آن بر آن شدند که سرمایه ی اجتماعی در داخل و فی مابین دولت و بازار کار میکند، اما به جای آنها نمی نشیند. فکر و ذکر اساسی پاتنام [۲۰۰۲] در کتاب «بولینگ یک نفره» این است که در ایالات متحد عضویت و فعالیت در انجمنها و باش گاههای گوناگون اجتماعی کاهش جدی یافته است و به جای آن فعالیتها و بازیهای سرگرمکننده ی با عنوان کتاب است: در دوره ی زمانی ۳۲–۱۹۸ شمار کسانی که در باش گاهها و بازیهای بولینگ بودند یا به صورت گروهی به این فعالیت روی می آوردند که هش چشم گیری یافته است و در عوض بولینگ انفرادی رشد در است، پس سرمایه ی اجتماعی کاهش یافته است.

عواملی که این کاهش سرمایه ی ذیقیمت را موجب شدهاند از سوی پاتنام ردیف می شوند اما باکمی دقت در می یابیم که در واقع این ها بیش از آن که عامل باشند خود معلول دگردیسی و نابه هنجاری اجتماعی ـ اقتصادی انـد. بـه هر حـال عوامـل مـوردنظر پاتنام عبارت اند از: کمبود مالی، کمبود زمان در اختیار (به خاطر فشار کار)، جابـهجـایی و تحرک مکانی مردم، رشد فن شناسی، رشد رئسانه های جمعی، تفاوت بین نفی و فروپاشی ساختار خانواده. اگر این عوامل اصلاح شوند، آن گاه سرمایه ی اجتماعی پدیـد می آید که به شهروندان امکان حل راحت تر مسایل جمعی را می دهد و بـه زبان پاتنام چرخهای توسعه ی اجتماعی را روغن کاری می کنند. با این وصف آن ها به جـای آن کـه به راه حل سیاست های موثر و مشخص دولـت دموکراتیک برسـند، بـه باشگاه هـای بولینگ رسیدند که در واقع استعاره ی راههای عمومی تر است. گویا شهروندان امریکایی باید برای رسیدن به جامعه ی مدنی ـ جامعه یی که دست کم دموکراسـی آن بـی نیاز از

سلطهی دهشتناک نظامی و جنگافروزی، زدوبند، قدرت مافیایی و مالکیت شرکتهای بسیار بزرگ از سوی دولتمردان باشد \_و به جای ایجاد شرایط مناسب عمومی برای یکدیگر، به آنها بپیوندند. فاین گفته بود، عجب استعارهی واژگونهیی چرا که بمبگذاران اکلاهما همهگی عضو باشگاه بولینگ بودند.

پاتنام و طرف داران او به این نتیجه ی گویا، مهم، کشاف و البته تکراری رسیده اند که گسترش استفاده از تلویزیون مانع هم پیوندی اجتماعی و کارهای داوطلبانه شده است. بنابراین آنها در بحث سرمایه ی اجتماعی خود به علتیابی هم رسیده اند، به این ترتیب که علت افت سرمایه ی اجتماعی در جایی که پیش تر چنین سرمایه یی در آن موجود بوده است همانا تلویزیون است. این نظریه پردازان اساسا نمی گویند فن شناسی گسترده ی تلویزیونی و پیام رسانی آن به اضافه ی توسعه ی مامواره و اینترنت محصول چه نظامی است و بهره برداری از آن از سوی چه نظامی صورت می گیرد. و ما می دانیم که جلب مردم به تلویزیون یا به سرمایه داری بزرگ و نظام تبلیغاتی آن یا به کار کردهای دولتی مربوط می شود. در جایی که کنش گران مترقی و تحول خواه اجتماعی از این رسانه ها سود برده اند و مع عوض شده است و به تعبیر من نه سرمایه ی اجتماعی از این رسانه ها سود احتماعی مردم و گروه های متفاوت جامعه افزایش یافته است.

به هرروی خیلی ها خیلی پیشتر و بیشتر از پاتنام از اثر مغزشویی، وجدان سازی، دروغ پراکنی و سلطه گرایی رسانه های در اختیار انحصارهای اقتصادی و سیاسی آگاه بوده اند، با این وصف آن ها توانسته اند با تغییر نیت و نیروی اجتماعی بهره برداری، در موارد زیادی همین دستگاه ها را در خدمت رهایی سازی و توان مندسازی توده ها و ارتباط میان روشن فکران و کارشناسان ناوابسته به سرمایه و قدرت دولتی سرکوب با جامعه قرار دهند. از همه جالب تر این است که اساسا جای گزین شدن تلویزیون به جای فعالیت های داوطلبانه در همه جالب تر این است که اساسا جای گزین شدن تلویزیون به جای فعالیت های خصوصی در اروپا، آن جایی که گویا سرمایه ی اجتماعی افت می کند، توانسته است از حجم انبوه سنتهای عمومی هم کاری داوطلبانه بکاهد. اما خدمات داوطلبانه از سوی به خصوص از سوی کارگران و روشن فکران رادیکال، رشد می یابد. مخالفان جهانی سازی به حصوص از سوی کارگران و سوسن فکران رادیکال، رشد می یابد. مخالف دارند، به خصوص از سوی کارگران و سوسیالیست ها که صدها تظاهرات خیره کننده و هشداردهنده به خصوص از سوی کارگران و سوسیالیست که صدها تظاهرات خیره کننده و هشداردهنده به خیلی به ویژه کارگران و سوسیالیست می اطلبانه برانه بریا می از در کالی مول دولت ها مانه از در جهان برپا کرده اند منشا انواع هم کاری های موده این می اید. مخالف ان جهانی سازی در جهان برپا کرده اند منشا انواع هم کاری های داوطلبانه بوده اند؛ خیلی موثر تر و بیش تر از در جهان برپا کرده اند منشا انواع هم کاری های داوطلبانه بوده اند؛ خیلی موثر تر و بیش تر از کستای که به تعادل و نظم موجود سر تسلیم فرود می آورند.

فوکویاما [۱۳۷۹] شیفته گی خود را به سرمایه ی اجتماعی به گونه یی دیگر نشان می دهد و از این رو از در نقد پاتنام درمی آید. به گمان او پاتنام و کلمن به قدر کافی به جوهره ی سرمایه ی اجتماعی \_ یعنی همانا چیز مبهم \_ توجه نکرده و بیش تر متوجه آثار خارجی سرمایه ی اجتماعی بوده اند. این آثار مرکب از اعتماد، شبکه ها و جامعه ی مدنی اند. فوکویاما، خود، آن جوهره را که لاب د چیزی کاملا اسطوره یی و فرات ر از جامعه ی مدنی است، توضیح نمی دهد و تنها می گوید: «هنجاری نانوشته و غیر سمی که هم کاری میان دو یا چند نفر را ارتقا می بخشد». سرمایه ی اجتماعی از نظر فوکویاما جنبه ی کیفی دارد و در نتیجه حتا اندازه گیری پاتنام نیز به دردخور نیست. ضمنا این شیفته ی نظم امریکایی، نگرانی را برطرف کرده می گوید درست است که امریکاییان از این و آن باش گاه خارج می شوند اما به آن و این باش گاه دیگر می روند که به دلیل نوبنیاد بودن شان آمار و اطلاعات دقیقی از آنها در دست نیست.

لازم میدانم از میان پیروان سرمایهی اجتماعی پاتنام به مجموعهی نویسنده گان و محققان ده نفری اشاره کنم که توسط گروترت باستلر [۲۰۰۲] با مقدمه یی از پاتنام تدوین یافته است. محققان این کتاب کیفیت نیروی کار، سازوکار بازار و تجارت را چونان سرمایهی اجتماعی هدف گرفته اند، اما نمونه های کامبوج و آفریقا نیز که سرکوب دولتی و تسلط قومی را تجربه کرده اند و بنابراین از سرمایهی اجتماعی تهی شده اند، مورد بحث قرار می گیرد.

البته در فصلهایی از این کتاب رفع ستم و حذف سلطهی همیشه گی اکثریت که با دموکراتیسم و دموکراسی مشارکتی شناخته می شوند، چونان سرمایهی اجتماعی برخورد شده است در حالی که رابطهی آنها با بازدهی اقتصادی که موردنظر نویسنده گان است، مطلقا تاکید شده نیست. دست آوردهای دموکراسی مشارکتی راه را برای تلاش و رهایی اقشار پایین باز می کنند و این چه بسا با سازوکار بیش تر بازار آزاد زیر سیطرهی سرمایه ناسازگار باشد، بنابراین لزوما سرمایه نیستند، بل که توان مندی گروه های اجتماعی محروم به شمار می آیند. اما فصلهایی از کتاب آشکارا فرضیات نوکلاسیکی و طرحها و سیاستهای نولیبرالی را چونان سرمایهی اجتماعی مطرح می کنند، یعنی چیزهایی که مواحث خرد و میانی به جای مباحث اساسی و کلان جای تامل دارد و به ریشههای مقیدتی نویسنده گان در دفاع از اگوهای نولیبرالی برمی گردد. اما حقایق اجتماعی که بعد مقیدتی نویسنده گان در دفاع از اگوهای نولیبرالی برمی گردد. اما حقایق اجتماعی که بعد اقیدتی نویسنده گان در دفاع از اگوهای نولیبرالی برمی گردد. اما حقایق اجتماعی که بعد از پاتنام دامن محققان را گرفت و این کتاب ناگزیر شد از سرمایههای اجتماعی منهی، که

دارای آثار مخرب بر جامعه هستند نام ببرد. راستی این چه سـرمایهیـی اسـت کـه مطلقـا منفی عمل میکند؟ این کدام سرمایهی اجتماعی است که نمیتواند بر روابط سلطهگرانـه و نامتوازن مرکزـ پیرامون اثر بگذارد تـا در پیرامـون بـیش از ایـن دریـای فقـر بـا جزایـر خوشبختی که وابسته و کلانتر مرکزند، قربانی نگیرد؟

در تجربههای کشورهای کمتوسعه بهویژه روشن فکران آگاه و گروههای کمدرآمد ـگرچه نه لزوما نادار ترین ها نشانی از هم کاری داوطلبانه به صورت مسالمت آمیز، تدریجی و وابسته به تعادل موجود به چشم میخورد، اما بخش های رادیکال و آگاه، بی توجه به این که چهقدر با تلویزیون سروکار دارند، از راه منش و نگرش انتقادی همدیگر را در امور زنان، کودکان کار و خیابان، مادران بی سرپرست، بیماران روانی و معلولان، مصیبت دیده گان بدآمدهای طبیعی (مانند خشکسالی، زلزله و سیل) و بدآمدهای انسانی (مانند جنگ) مبارزه با مواد مخدر، دفاع از پاکیزه گی محیط باز می یابند.

### ۶- جهانیسازی و سرمایهی اجتماعی

اصطلاح «توافق واشنگتن» را جان ویلیامسون [۱۹۹۰] به کار برد و مراد از آن علاقه و دستور عمل آشکار و پنهان واشنگتن، از طریق صندوق بینالمللی پول، بانک جهانی، بانک توسعهی بین کشورهای امریکایی و موسسات موثر جهانشمول امریکا باری تغییار رویه های اقتصادی به نفع سرمایه های جهانی بود. توافق واشنگتن توافقی مکتوب یا شفاهی بین نماینده گان مختلف نیست و وجود خارجی ندارد بل که نماینده و نماد یک جریان واقعی است. این جریان برای کشورهای جهان، بهویژه کشورهای کمتوسعه و بده کار جهان چیزهایی میخواهد و آن را به تدریج به ضرورت علمی، سیاسی و نوآوری جهان تبدیل کرده و این باورهای ذهنی و وجدان شمار زیادی از کارشناسان اقتصاد و جامعهشناسی و علوم سیاسی را با آن اشغال کرده است. گویا آنها همان حقیقت مطلقاند. این چیزها در عرصهی اقتصاد عبارتاند از سیاستهایی که در چارچوب سیاستهای تعدیل ساختاری بانک جهانی و صندوق بینالمللی پول مطرح شدند و خـود ويليامسون نيز بعدها أنها را مدون كرد اين سياستها عبارتاند از: • افزايش پساندازها از راه سیاستهای مالی • تغییر جهت به نفع هزینههای اجتماعی دولتها • اصلاح مالیاتی و برقراری مالیات بر زمین از راههایی که نسبت به محیط زیست حساس باشد • افزایش نظارت بانک جهانی • رقابتی کردن نرخ ارز و حذف شناورسازی و کاربرد نرخ ارز به عنوان یک نگاهدارندهی رسمی • لیبرالیزه کردن تجارت بین

منطقه یی • بنا کردن یک اقتصاد بازاری رقابتی کامل از راه خصوصی سازی و مقررات زدایی به منظور ایجاد حق مالکیت و دارایی که به روشنی تعریف شده باشد • ایجاد موسسات مالی کلیدی مانند بانک مرکزی مستقل و اداره یقوی بودجه و ایجاد دستگاه قضایی مستقل آن گونه که با روح آن سیاست های اقتصادی سازگار باشد و همراه سایر موسسات ماموریت بهرهوری را برعهده بگیرند • و، افزایش هزینه های آموزشیِ ابتدایی و متوسطه.

در مجموع سیاست های کلان متوجه تثبیت کوتاهمدت و سیاست های خرد متوجه کارآمدی بلندمدت اقتصادی از طریق تقویت بخش خصوصی بودند. توافق واشنگتن در جریان تهاجم جهانی سرمایه از زمان به قدرت رسیدن راست جدید در امریکا و انگلستان در دههی هشتاد سدهی بیستم، بهویژه پس از فروپاشی اتحاد شوروی جای گزین الگویی شد که با سه خصلت کینزگرایی (مداخله ی دولت برای رونیق و اشتغال) رفاه گرایی (پرداختها و حمایتها از گروههای اجتماعی مختلف نیازمند و زیان دیده) و بازسازی عمومی مشخص می شد و به عصر مک نامارا (همان وزیر دفاع امریکا در زمان جنگ ویتنام که تحت تاثیر مهندسی اجتماعی، برآی ساختن و به کار انداختن سیاستهای آرامسازی و کنترل جوامع به تنگ آمده بود و سپس به ریاست بانک جهانی منصوب شد) مربوط می شد. به دنبال سیاست جدید (نظم نوین جهانی، نوراست گرایی، ریگانومیکس، سياست تعديل ساختاري، توافق واشنگتن) ماموريت اصلي دولتها مي بايد اعاده و بازسازی بازار و تقویت بخش خصوصی باشد. پرداخت های اجتماعی چون هزینه های اجتماعی هدفمند و آموزش دبستانی و دبیرستانی، پاسخ دادن به ناگزیریهای بسیار محدود و صرفنظرناپذیر بودند که به عنوان چاشنی سیاست های بازارگرایی افراطی، خصوصی سازی و حذف مسوولیت های دولت (زیر نام مقررات زدایی) به جای دفاع از فرآیند دموکراتیزاسیون ژرف و گسترده به کار می رفتند. این روندها را همه ی ما در جامعهی خود، ایران، از سال ۱۳۷۰ تاکنون شاهد بودهایم و آزمودهایم.

استراتژی اساسی توافق واشنگتن این است که توسعه در واقع به مثابهی نظامی مستقل و علمی وجود ندارد بل که راه همان است که غرب پیموده است (مدتها است کارشناسان اقتصاد سیاسی دانستهاند که کارل مارکس برخلاف آنچه فیلسوفان لیبرال تبلیغ می کردند، طرف دار نظریه ی «غرب آینه ی تمامنمای توسعه ی عقبمانده است» نبود و به طور کلی خلاف آن و از خیلی جهات کاملا خالاف آن می اندیشید). به این ترتیب راست جدید با طرح اقتصاد نولیبرالی و دموکراسی خاص وابسته به آن، بارای

کشورهای کمتوسعه تنها پیمودن مسیرهای گذشته یغرب را توجیه می کرد (و نه فرآیند تحول تاریخی را، که بحثی است جدا). شکست نولیبرالیسم چه در کشورهای کمتوسعه و چه در اقتصاد غرب ـ که مدتی راه را برای «راه سوم آنتونی گیدنر ـ تونی بلر» باز کرد، در امریکا و ایتالیا و هلند و استرالیا جای خود را به نومحافظه کاری داد گرچه این نیز یکی یکی جاخالی می کند. شکست برنامه های بلر از مدتی پیش، به خصوص به خاطر تبعیت از سیاست خارجی و نظامی گری امریکا، در انگلستان آشکار شده است.

طرح جهانی سازی که شامل سیاست تعدیل ساختاری و بستهی اصلاحات بانک جهانی و صندوق بین المللی پول است در عمل و نه تنها بر روی کاغذ، ملزم می دارد که کشورهای کم توسعه باید «شبیه» توسعه یافته ها باشند، اما به جنز آن، نظریه های اقتصادی آنها نیز باید به عنوان راهحل توسعه پذیرفته شود. کشورهای کمتوسعه با توجه به ضرورتها و تنوع خود تاکنون نظریههای معروف و جدی ہی را در زمینهی توسعه مطرح كردهاند كه معطوف به تحول ساختاري، ايجاد زيرساختها، منابع سرمایه گذاری، سیاستهای اساسی اقتصادی، روابط اجتماعی، توزیع درآمد و ثروت و جز آن بوده است. این تئوریها باید بهدست دولتها به اجبرا در بیایند اما توافق واشنگتن و جریان جهانیسازی تحمیلی این دخالتها را ناروا و نادرست میداند و تنها خواهان روی آوردن همهجانبه و مسوولیت گریزانه به بازار آزاد است. دولتهای متعهد ابزارهای خوبی برای نفوذ سرمایهداری جهانی به بازارهای کمتوسعهها نیستند. سرمایهداری خصوصی در این مورد خیلی بهتر است. به این ترتیب جریانهای جهانی سازی به جای آن که تبدیل دولت های سلطه گر و ناکارآمد را به دولت های دموکراتیک، عدالت گرا، کار گری، مسوول و اجتماعی را توجیه کنند و از این راه نقش و مداخلهی دولت را به نفع تحول و مشارکت اجتماعی مردم کاهش دهند و دموکراسی مشارکتی را جای گزین دموکراسی لیبرال و سرمایهداری دولتی کنند، به حذف دولت به نفع دولت اعلام نشدهی انحصارهای بعدی و نماینده گان فراملیتیها رای دادهاند.

در دوره ی بیست ساله ی ۱۹۸۶ تا ۲۰۰۶، شاهد بوده ایم چه گونه تجربه های جهانی سازی به جهان کم توسعه راه یافتند و مانع تحول و توسعه ی درون زای بخش عظیمی از آنان شدند و تنها شماری از این کشورها را به جوامع نیمه پیرامونی و پای گاهی تبدیل کردند. فقر و فلاکت، بی کاری، ناکار آمدی، افت در آمد عمومی سرانه و توزیع پسیار ناعادلانه ی آن، حاصل این سیاست ها بوده اند. در عوض لایه های وابسته به دولت های طرف دار جهانی سازی، قدرت های اقتصادی و سیاسی را قبضه کرده از طریق

دولت، دستگاه های نظامی و امنیتی، زدوبندهای تجاری و جز آن بندهای تازه ی وابسته گی را وصل کرده و خود را ثروت مندتر ساخته اند.

به قول استیگلیتز [۱۹۹۸، صص ۱-۲۵] توافق واشنگتن بر آن بود که کارکرد خوب اقتصادی در گروی تجارت بیمهار (لیبرال) و ثبات اقتصاد کلان و واقعی شدن قیمتها است. به محض آن که دولتها کنار گذاشته شوند بازارهای خصوصی که جانشین آنها می شوند تخصیص مناسب و رشد را تضمین خواهند کرد. اما روش های واشنگتن با دشواری اجرایی می شوند و برخی مواقع نیز به بی راهه می روند. به کار انداختن بازار نیاز به سطوح بسیار پایین تورم دارد و آن نیز مقررات مالی قوی به اضافهی سیاستهایی را که موجب انتقال تکنولوژی شوند و نیز چیزهای اساسی دیگری می طلبد که در این توافق به فراموشی سپرده شدهاند. به هر حال برای رسیدن به همان هدف ها دخالت ها در زمینه ی آموزش، بهداشت، راهسازی، قوانین و مقررات، حفاظت محیط زیست، سیاستهای مالی و جز آن مورد نیازند. نمی توان دولت و بازار را جای گزین یک دیگر کرد؛ این دو مکمل یکدیگرند، بهاین ترتیب توافق «پساواشنگتنی» در انتقاد اساسی به سیاستهای نولیبرالی \_ نومحافظه کار توافق واشنگتن شکل گرفت. توافق پساواشنگتنی بر ناکامل بودن اطلاعات، نارسایی بازار، نبود تعادلهای ماندگار، عقبمانده گی و محرومیت از خدمات اجتماعی که همه گی از سوی توافق واشنگتن نادیده گرفته می شوند یا برعهده ی عقل بازار قرار می گیرند، تاکید می کند. سیاستهای جدیدی در اقتصاد لازماند که باید نه تنها بر منابع و تکنولوژی و برتریها، تاکید نکنند و بپذیرند که شکست بازار نیز میتواند همانند و بدتر از شکست سیاستهای دولت کار کند.

توافق پساواشنگتنی اساسا بر پایهی روششناسی فردگرایانه و رسیدن به امر جمعی از طریق جمعبندی امور فردی قرار دارد. منافع جمعی براساس این روششناسی باید از طریق انگیزههای فردی تامین شود و نه عوامل دیگر. خودخواهی انسان در این روششناسی نیز تایید میشود. از حیث روششناسی، توافق پساواشنگتنی همچنین فرض می کند برخی عوامل برون داد و برخی درون دادند که این آخری ها نتایج مشخصی را براساس دادههای برون داد به دست می دهند. اما در مقایسه با جریان غالب اقتصادی، این توافق عوامل زیادتری را به عنوان برون داد در نظر می گیرد. در واقع این روش شناسی مرز بین این دو گروه عوامل را به نفع برون دادها جابه جا می کند. گویا صرفنظر از عوامل تکانه ای تصادفی، با توجه به الگوهای بدیهی پایه ای برخی نتایج به طور جدی از پیش

محدود اقتصادی کماکان به کار میروند، بهجز آن که نارسایی بازار و اطلاعات نیـز بـه روشهای غالب تحلیـل اقتصـادی افـزوده مـیشـود. بـه هـرروی انسـانهـای اقتصـادی استیگلیتز و طرفداران پساواشنگتنی کماکان تکبعدیاند و گویا تاریخ و جامعه جـز آثـار تصادفی چیزی بر اقتصاد نمیافزایند.

به قول فاین توافق پساواشنگتن گویا چرخ را از نو اختراع کرده است، البته با چندتا پرهی کمتر. نتایج و حرفهای تازهی این توافق را سالها پیش سیادعای تازه گی، شنیده بودیم. به نظر من حتا تئوریزه کردن بحث اطلاعات در اقتصاد نیز تازه گی ندارد. اما این توافق به مسایل و فرآیندهای اجتماعی در چارچوبهای سنتی نگاه می کند. در حالی که مسایلی چون قدرت، تعارض، مفاهیم مربوط به ساختار اجتماعی مانند روابط طبقاتی و جابهجاییهای اجتماعی مرتبط با جهانیسازی، نه از حیث نظری و نه از حیث تاریخی، ربطی به رفتار بهینه سازی فردی ندارد. به نظر من نمی رسد توافق پساواشنگتنی توانسته باشد چیز اساسا جدی یی بیرون از مخزن اندیشه گی بانک جهانی بیرون بدهد.

برای شناخت مفهوم سرمایهی اجتماعی در چارچوب جهانیسازی و توافق واشنگتن و پساواشنگتن خوب است نگاهی داشته باشیم به سنت تحقیقی در بانک جهانی. در ردهی بالای این بانک دو بازوی اصلی تحقیق، یکی در حوالی دفتر ریاست و دیگری در میان اقتصاددانان عمدهی تحقیقاتی در جریان است. آن دو کاملا جدا از پژوهشهای عملیاتی به صورت سربهزیر و سرگرم به کار خود، در حوزهی وامها کار می کنند. تحقیقات نوع نخست جنبه ی راهبردی دارند و در جستوجوی راههای اساسی سیاستهای جهانیسازیاند اما دومیها فنیاند و شرایط خاص را بررسی میکنند. بانک در حدود ۸۰۰ اقتصاددان و ۳۰۰۰ متخصص رشته های دیگر را در اختیار دارد که در زمینههای مربوط به وظایف بانک تحقیق میکنند. بزرگی بانک کار این تحقیقات و ارتباط دانش گاهی آنها را بسیار موثر میسازد. برنامهی وامدهمی در حدود ۲۲ میلیارد دلار در سال، تاثیرگذاری را عمیق و ضرورتهای پژوهشی ویژه را جدی ًــر می کند. وادار کردن دولتها به پذیرش سیاست تعدیل ساختاری براساس بزرگی و اهمیت و تاثیر پژوهشهای ویژه صورت گرفته است. پژوهشهای فنی و «سر به زیـر» زیر تاثیر پژوهشهای عالی قرار دارند. ممکن است هزینههای تحقیـق در هـر دو حـوزه نسبت به کل وامها کماندازه بهنظر برسند اما باید کل جهت گیری و هزینههای بانک و نقش پژوهشها در کارهای کارشناسی در جهان کمتوسعه را ملاک قـرار داد. بانـک

جهانی براساس نظریههای فراوانی که تقریبا مخالفانی نداشته است دارای قدرت نفرذ فراوان در لیبرالیزه کردن اقتصادهای جهانی بوده است. برخی از احکام و دستورهای خصوصی سازی و حتا تغییر قوانین اساسی و روندهای علمی و شناخته شدهی اقتصادی برای آن خصوصی سازی آگاهانه یا ناآگاهانه، زیر تاثیر سیاستها و پژوهش های جهتدار و ابلاغ شدهی بانک جهانی و صندوق بین المللی پول قرار داشته اند.

در حوزهی سرمایهی انسانی، مثلا در زمینهی آموزش و پرورش، انتقادهای زیادی به حوزهی علمی و تاثیر پژوهشهای بانک شده است. بخش قابل توجهی از انتقادها متوجه آمرانه بودن دستور عملهای بانک در زمینههای مختلف سرمایهی انسانی است. پذیرنده گی کشورها، جوامع و پژوهش گران در زمینهی سرمایهی اجتماعی بسیار کم تر از سیاستهای وامدهی و توسعهی اقتصادی بانک بوده است. پس از تایید موضوع وامها، تحقیقات در زمینهی سرمایهی انسانی و سایر جنبهها کمابیش بی مورد میشوند. در زمینهی امور تجاری محاسبات اقتصادی پژوهشها راهنمای عمل و دستور کار قرار می گیرنداما در زمینهی اسرمایهی انسانی عملا نمی توان به محاسبات بازدهی آموزشی وفادار ماند.

خصوصی سازی ها با محاسبات و تحقیقات بانک جهانی، هم از حیث مباحث پیچیده ی دانش گاهی و هم از حیث تاثیر بر بازده و نتایج کار ناسازگار افتاده اند. نتایج فرآیند خصوصی سازی ها نشان می دهند گرچه بانک کار را در امر تجارت و آموزش بسیار فعالانه بنا کرده است اما نتوانسته است در سایر رشته ها چنین باشد. حتا در دو حوزه ی تجارت و آموزش نیز نتایج کیفی به دست آمده غیرقابل قبول اند. به هر حال از اواخر دهه ی نود سده ی گذشته بانک متوجه آثار وخیم سیاست های توافق واشنگتن بر توسعه ی اجتماعی عمومی در جنبه های مختلف زنده گی اجتماعی مردم و گروه های اجتماعی شده و خود را برای حرکت به سمت سیاست های تامین اجتماعی و حمایت اجتماعی آماده کرد. پژوهش ها و توصیه هایی در این زمینه به عمل آمد اما انتخاب شدن «پل وُلفوویتز»، معاون پیشین وزیر دفاع امریکا و از طراحان حمله به عراق و طرح خاور میانه ی بزرگ، به ریاست بانک، بار دیگر بر روند گذشته که زیر تاثیر توافق پساواشنگتنی بود، مهار زد و مسیر حرکت را به سمت توافق واشنگتن ی بر

سیاستهای بانک تفاوتهایی با نتایج پژوهشها دارند که از سوی عالیرتبهترین اقتصاددانان و کارشناسان سیاسی و اجتماعی نزدیک به حوزهی ریاست تعیین میشوند. حتا وقتی مبنای سیاستگذاریها همان تحقیقات انجام شدهاند. آن

تحقیقات در سطح مدیریت عالی جنبه یجهانی سازانه و امریکایی مسلک داشته اند و رسم و سنت اقتصاد نوکلاسیکی را رعایت کرده اند و اقتصاددانان بانک در این میان مطلقا بی طرف نبوده اند (نگاه کنید به کاپور [۱۹۹۷، فصل اول]).

در حوزههای اجتماعی نیز وضع به همین صورت است. نگرش اقتصاد متعارف و سودگرایانه که پشتوانهی اصلی بحث سرمایهی اجتماعی بودهاند در سیاستهای بانک نیز به همین منوال عمل کردهاند. به همینروی نتایج سیاستهای مبنی بر دید نوکلاسیکی نتایج ناموزون ساز، وخیم و خطرناکی را در سایر حوزههای زنده گی اجتماعی بهبار آوردهاند. مشاهدات سرنه آ [۱۹۹۴، ص ۱۲] می گوید بیش تر از آن که این انحرافها ناشی از اشتباه اقتصاددانان باشد، به خاطر نگرش تکسویی حاکم بر آنها است که ریشه در تحقیقات و پژوهش های دانش گاهی آنان نیز دارد. دیدگاه محدودنگر اقتصاد بورژوایی، همه ی فعالیتهای توسعه و وامدهای را به همان سان اجتماعی، و البته دیر هنگام، به میان آمده است، جدایی اساسی بین مسایل اجتماعی و اقتصادی مطرح و سپس سلطهی دیدگاه نوکلاسیکی بر روشهای عمومی اجتماعی ا قتصادی پیشی گرفته و اکثر اوقات بر آن مسلط شده است.

کارکنان و پژوهش گران بانک جهانی در ادامهی جداسازی اقتصاد غیراجتماعی و دانش اجتماعی غیراقتصادی به همان ابداع و دست آویز بیفایدهی سرمایهی اجتماعی که پژوهش گران غیراقتصادی بانک سخت به آن دلبسته اند، رسیده اند. آنها اقتصاددانان را به چالش نمی خوانند بل که روش های نوکلاسیکی و نولیبرالی آنان را تعقیب و تقویت میکنند.

در بانک جهانی مفهوم سرمایه ی اجتماعی ویژه گی خود را دارد و به هرحال ابزاری است تا اقتصاددانان از سوی بانک به رسمیت شناخته شده جدی تلقی شوند. در چارچوب سیاست تعدیل ساختاری آنان نیز می کوشند به این سیاستها چهره ی انسانی بدهند و در قلمرو هدفها به تحلیل سیاستها راه یابند تا به نحوی برای انتقادهای اساسی که پیشتر به آنها اشاره کردم، پاسخی یافته باشند. می گویند سرمایه ی اجتماعی به خودی خود برای اقتصاد چیز خوبی است و این خوبی نباید کار را به جایی بکشاند که سیاستها و هدفهای توافق واشنگتن به طور اساسی زیر سوآل بروند. اقتصاددانان بانک نیز آن را به عنوان مکملی به کار می برند و نه برای نقد و بازنگری اساسی بیماریهای تشخیص داده شده ی اقتصادی.

در واقع در ۱۹۹۸، پس از بروز جدی علایم مخرب سیاستها بود که بانک با باز کردن یک تارنما که نام فقر را نیز در خود داشت به مقولهی سرمایهی اجتماعی روی آورد. بانک میخواست دو جنبه را پوشش دهد: یکی منابع سرمایهی اجتماعی (شامل خانوادهها، جوامع، جامعهی مدنی، بخش عمومی، قومیتها و نسلها) و دیگری موضوعها (شامل جنایت و خشونت، اقتصاد، تجارت و مهاجرت، آموزش، محیط زیست، تامین مالی، بهداشت، تغذیه، جمعیت، فناوری اطلاعاتی، فقر و توسعهی اقتصادی، توسعهی شهری، تامین آب و احداث شبکهی فاضلاب). در زیربخشهای این تارنما برخی مقولهها زیر پوشش قرار میگیرند. کار کودکان به مثابهی نتیجهی جهانی شدن در بخش اقتصاد، تجارت و مهاجرت میآید اما لزوما در بخش خانواده جای نمی گیرد (که در آن تعهدات خانواده گی را به عنوان مانعی بر سر راه کنش آزادانه در نظر می گیرد) [فاین، ۲۰۰۱ ص ۱۵۶].

مفاهیمی چون خانواده و قومیت در شکلهایی ساده و صرفا برای آن که الگوی اقتصادی و بهرموری سودگرایانه در آنها به کار بروند، تعریف و طبقهبندی شدهاند. اما ریشههای عمیق اجتماعی آنها فراموش شدهاند. تعارض به عنوان چیزی که سرمایهی اجتماعی را کم میکند تعریفی بسیار سادهانگارانه دارد: تلاش بر سر منابع کمیاب که به خاطر هدفهای رقیب بین دو یا چند عضو در می گیرد. سرمایهی اجتماعی چیز خوبی است مگر آن که خلاف عمل کند. مثلا سرمایه ی اجتماعی می تواند به نفع بازار باشد اما اگر خلاف عمل کند بازار را مختل می سازد. سرمایه ی اجتماعی می تواند به صورت خویشاوندگرایی درآید مثلا ممکن است ناگزیر قوم و خویش های مسوولان بر سر کارهای خاص گمارده شوند که خاصیت آن این است که آنها خویشان خود را می شناسند و این سرمایه است. دیدگاه رمانتیکی برای تعریف سرمایهی اجتماعی چنان به کار میرود که مثلا می گویند سرمایهی اجتماعی آن چیزی است که میتواند مانع جرم و جنایت شود و بنابراین نظام امنیتی سخت گیرانه یی است. اگر مجرم یا خطاکاری را اعضای یک جامعهی بسته بگیرند و ببندند و بزنند و مجازات کنند، بی آن که به مقامات مسوول مراجعه کنند، این برای آن جامعه ی بسته یک سرمایه ی اجتماعی است. خانواده و جامعهی مدنی و همهی چیزهای خوب، خوباند اما اگر رشوه و نوچهپروری پدید آید، عناصر بد بروز میکند. این گرایشهای اخلاقی بیپایگاه و ستیز

اجتماعی سخت احساساتی گرایانهاند. بر همین اساس است که بانک به ایـن نتیجـه میرسد که بخش عمومی، اگر با هم کاری و تمرکز گریـزی بـه نفـع بخـش خصوصـی و جامعهی مدنی همراه باشد به حکمرانی خوب راه پیدا میکنـد. بـه عبـارت دیگـر گویـا سیاست، اتحادیهها، واحدهای اقتصادی بزرگ و همانند آنها وجود ندارند.

بانک جهانی می گوید روش سنتی درهم آمیزی سرمایهی طبیعتی، سرمایهی جسمی (فیزیکی) و سرمایهی انسانی باید گسترده تر شود تا سرمایهی اجتماعی را در بر بگیرد. سرمایهی اجتماعی دلالت بر به هم پیوسته گی اجتماعی و فرهنگی دارد که بر هنجارها و ارزش های حاکم بر روابط بین مردم و نهادهای مربوط به آن ها مدیریت می کند. سرمایهی اجتماعی چسبی است که جوامع را به هم پیوسته نگه می دارد و بی آن رشد اقتصادی و رفاه انسانی در کار نخواهد بود. بی سرمایهی اجتماعی، جامعه فرو می پاشد و اضافه می کنند که جهان امروز نمونه های غمانگیزی از آن را به دست داده است.

پرسشها باز همانها هستند که در بخش ۵ این مقاله آوردم و هنوز بیجواباند. خیلی چیزها بر ارزش و هنجارهای حاکم مدیریت میکند و چه بسا با نیروی ارادی سیاسی و اقتصادی و بیشتر اوقات نیز به گونهیی خودبه خودی مانع نفوذ آرزوهای سرمایهی اجتماعی به درون میشود یا به هرحال در چارچوب رشد و تحول اجتماعی که پدیده یموسوم به سرمایه ی اجتماعی نیز در آن تحول مییابد اوضاع را به نفع تبعیض، ستم، بهرهکشی و مهار اراده ی آدمیان، زیر نظم خود در میآورد. بدینسان سرمایه ی اجتماعی، نه راه هموار توسعه و آزادی که به گمراهه بدل میشود.

آن چسب و به همپیوسته گی اجتماعی که جوامع را منسجم میکنند و بانک جهانی آن را سرمایه ی اجتماعی میداند، چه نتایجی در توزیع درآمد، رفاه توده ها، امنیت جهانی، کارآمدی و صرفه جویی در منابع، پاکیزه گی محیط زیست، سلامت اجتماعی و جز آن باقی می گذارد. ما سرمایه ی اجتماعی یی نداریم که یک سره و یک دست بر همه ی این عوامل تاثیر بگذارد. اگر سرمایه ی اجتماعی در دوره ی بوش نسبت به دوره ی کلینتون بالا رفته است آثار آن بر صلح و امنیت جهان چه بوده است؟ پر سر توزیع درآمد و برخورداری مردم امریکا از خدمات رفاهی چه آمده است؟ و پرسش هایی از این دست که پاسخهاشان ناامیدکننده اند و خیالی بودن مفه وم سرمایه ی اجتماعی را می رسانند. اما اگر سرمایه ی اجتماعی پایین آمده است، چه نیرویی است که آن را پایین میآورد در حالی که ماهیت امپریالیستی و سلطه گرانه ی

وانگهی انسجام اجتماعی در لیبی نیز وجود دارد و اتفاقا با خارج شدن این کشور از فهرست سیاه کشورهای تروریستی امریکا بیشتر هم شده است، اما آیا این به معنای دستیابی به آن شاخصهایی است که اینجا و آنجا در نظریههای سرمایهی اجتماعی مطرح می شدند؟ آیا اساسا خودکامه گی و بیعدالتی می تواند چیزی جدا از مفهوم سرمایهی اجتماعی باشد؟ تا آنجا که من می دانم و در نظر می گیرم توان مندی اجتماعی که با دموکراتیسم پی گیر، مشارکت ژرف و گستردهی مردم در جریان تولید و توزیع و مهار بهره کشی سرمایه، کاهش بیعدالتی، برخورداریهای همه گانی از امکانات اجتماعی، آزادیهای فردی و اجتماعی و همانند آنها پیوند مستقیم دارد، خود با «نظریههای اجتماعی» شناخته می شود و براساس این نظریهها نیز کم یا زیاد می شود و نه از راه مداخلههای مهندسی و کاربرد ابزارهای سطحی علم اقتصاد سودجویانه. در این میان قوی ترین نظریهها آنهایی اند که با تحلیل تاریخی و آرایه بندی طبقاتی این میان قوی ترین نظریهها آنهایی اند که با تحلیل تاریخی و آرایه بندی طبقاتی بوامع سروکار دارند و به ریشها می پردازند و روی کردشان سیستمی است و نه بر پایه ی جدا کردن عتاصر اجتماعی و کارهای انتزاعی بر روی عناصر جدا از هم.

سرا گِلدین [۱۹۹۷] از تحقیق کاربردی خود در سطح روستاها گزارش میدهد که در آن سرمایههای اجتماعی روستاهای پایه توانستهاند بین ۲۰ تا ۴۰ درصد درآمد سرانه یخانوار را بالا ببرند (یعنی درآمد خانوار را بیش از دو برابر کنند) در مقایسه با این نتیجه در همین تحقیق نتیجه ی دیگری نیز به دست آمده است که نشان میدهد یک واحد انحراف معیار، که برای سه سال آموزش اضافی هر فرد به دست می آید، درآمد را فقط ۴/۸ درصد بالا میبرد.

اما ایراد اساسی این تحقیق چنان که فاین می گوید این است که این تحقیق وضع روستاها را در یک مقطع زمانی معین از حیث تفاوت بین افراد اندازه گرفته است و نه از حیث تحول زمانی روستاها. فاین [۲۰۰۱، ص ۱۶۱] به درستی به این یافته ی گراه کننده ایراد می گیرد زیرا نتایج آن می گوید در یک مقطع معین اگر همه چیز ثابت بماند، هر روستایی که سرمایه ی اجتماعی خود را بالا می برد می تواند هم چنین در آمد خود را نیز بالا ببرد. اما بنا به همان فرض وقتی توزیع و درآمد موضوع هایی «داده شده»اند، افزایش سرمایه ی اجتماعی تنها به قیمت کاهش سرمایه ی اجتماعی در سایر روستاها به دست می آید. به زبان دیگر این بازی در بهترین شرایط برای تمام روستاهای تانزانیا، یک بازی با نتیجه ی صفر است؛ گرچه به نظر من بدتر از آن است زیرا انتقال منابع در حالی که شرایط زمینه یی آن فراهم نیست موجب می شود

کارآمدی نهایی در گیرنده، پایین تر از کارآمدی متوسط باشد و در همان حال محرومان را نیز در وضعیت بسیار بدتر از حالتی که منابع در اختیار نداشتند قرار بدهد.

روشهای اندازه گیری نیز در اینجا ایراد اساسی دارند. در معادلات محاسباتی رگرسیونی، روش متغیرهای ابزاری به کار رفته است آن هم با فرض این که این متغیرهای ابزاری (یا جای گزین) مستقل از درآمدند. اما واقعا چنین نیست. خود متغیرها نیز وابسته به یک دیگرند (و این تخمین ضرایب معادله موجب «تورش» در اندازه گیری می شود). راه حل در این مورد، کوشش برای رسیدن به رابطهی بین عوامل و کاربرد عوامل اساسی است و این چیزی است که با روش های دیالکتیکی و سیستمی پویا میسر می شود، یعنی همان کاری که موضوع سرمایهی اجتماعی کاملا از آن پرهیز می کند.

سرمایهی اجتماعی یک متغیر عجیب و غریب و ویژه است و نمیتوان آن را در معادلات آماری استاندارد به کار برد، درحالی که کارشناسان بانک جهانی چنین می کنند. یکی از گرفتاریها این است که اگر چیزی را به عنوان «هم کاری» یا شمار ارتباطات اجتماعی در تعریف سرمایهی اجتماعی به کار ببریم آنگاه آن چیز وقتی خیلی کم است بیاثر است و وقتی هم خیلی زیاد است، تغییراتاش بیاثر می شود؛ فقط در میانه ی کار است که ناگهان اثر آن چیز زیاد می شود. چنین متغیرهایی به درد روش های استاندارد آماری نمی خورند. این گونه متغیرها را که کار کردشان امری بدیهی را فقط در میانه ی راه توسعهی اقتصادی \_ اجتماعی نشان می دهند، متغیرهای تنجی می نامند. وقتی شاخص اندازه گیری شده ی سرمایه ی اجتماعی بر حسب انحراف معیار یک درجه بالا می رود برای فقیران باید ده درجه افزایش در این شاخص اتفاق بیفتد تا همان نتیجه را بدهد. اغلب اندازه گیری شده ی سرمایه ی اجتماعی بر حسب انحراف معیار یک درجه بالا می رود برای فقیران باید ده درجه افزایش در این شاخص اتفاق بیفتد تا همان نتیجه را بدهد. اغلب نیاز به دوره یاروری طولانی دارد. اما دیده ایم عی ر آن اند که سرمایه گذاری اجتماعی سیستمی و تکانه ها مثل خشکسالی، کار کردهای سیاسی، جنگها، مداخله های خارجی، نیاز به دوره یاروری طولانی دارد. اما دیده ایم در طبی همین دوره ها عوامل برون نیاز و انتقال های سرمایه ی در این میان هم بر سطح درآمد و هم بر سرمایه ی اجتماعی یاد شده تاثیرهای جدی و دگرگون کننده گذاشته اند.

به کار بردن پدیده هایی مبهم، تفسیر پذیر، به شدت وابسته به طبقات، فرهنگها، شرایط تاریخی، تبلیغات سیاسی، فشارهای سیاسی و جنز آن مانند درجه ی اعتماد، هم کاری مدنی، مشارکت، انسجام اجتماعی و همانند آن ها در مطالعات کمی و کاربردی خاص مشکل تعریف و اندازه گیری را بسیار جدی میکنند و کاربرد روش های استاندارد آماری مناسب برای احتمالها و بازارها را ناممکن یا گمراه کننده می سازند.

آنچنان روابط قوی اما پنهان شده (به عمد یا از روی ناآشنایی) میان متغیرهای توصیف کننده ی سرمایه ی اجتماعی وجود دارد که چیزی جز روش های سیستمی پویا و بررسی تحول تضاد و تعادل نظام های اجتماعی بر حسب آرایه بندی طبقاتی، اجتماعی و فرهنگی آن ها نمی تواند ما را به نتیجه یی در زمینه ی بحث برساند. نام آنچه ما می جوییم در واقع «نظریه ی اجتماعی» است که می تواند اندازه ها و رنبه های کارآمدی و توان مندی انواع سرمایه و گروه های اجتماعی را بیان کند و نه پدیده ی مطلقی به نام «سرمایه ی اجتماعی».

شاید به نظر شدنی بیاید که سرمایهی اجتماعی را اندازه گیری کنیم و چیزی به دست بدهیم با ظاهری جذاب و فریبنده. اما به درت و شاید برحسب تصادف این اندازه گیری میتواند خصلتهای اساسی مطرح شده از سوی طرف داران سرمایهی اجتماعی را، حتا در شرایط ساده شده، بیان کند اندازه ها و شاخص ها بسته گی به وزن و اهمیت گروه های اجتماعی و اجزای سرمایهی اجتماعی یا همکنشی ها دارند. پدیده یی که به عنوان سرمایه ی اجتماعی تعریف می شود و در واقع توان مندی و زمینه های اجتماعی ماهری گروه ها و طبقات اجتماعی است، خود، هم عامل است و هم معلول، هم اثر گذارنده است و هم اثر پدیر و به این ترتیب نمی تواند شکل «نهاده یی» را در سرمایه ی اجتماعی داشته باشد.

پسامدرنیستها در نظریه ی اجتماعی خود، که میخواستند چیزی نامعلوم، بیپایه و تصادفی را در فرآیندهای اجتماعی جا بیاندازند تا بگویند عصر اندیشه گی هزارپاره و «هرکه هرکه» تعیین کننده ی تاریخ آینده است، خیلی زود با شکست تجربی و نظری روبه رو شدند. نیروهای سهم گین مادی در نظام سرمایه ی جهانی کار خود را به رغم نظرافشانی پسامدرنیستها پیش می دند و می برند. بدین سان این شکست مورد پذیرش جریان غالب اقتصاد متعارف و جامعه شناسی وابسته به آن قرار گرفت و دیدگاه جسمیتی و بورژوایی سرمایه راهی روابط اجتماعی شد. به همین دلیل هم، از آن جا که مقوله ی خیالی سرمایه ی اجتماعی نمی تواند به جای اقتصاد سیاسی و نظریه ی اجتماعی بنشیند، کم کم محکوم به ترک صحنه شده است. دستاندازی مصنوعی به تاریخ، و مسایلی چون آثار خارجی دیگر عوامل و شرایط ابتدایی نیز نمی توانند از گمراهی نجاتاش دهند، زیرا آن مفاهیم جای گره ویژه ی خود را دارند.

۷- نظریهی اجتماعی و سرمایهی اجتماعی

بنابه توضیح کالینیکوس [۱۳۸۳، ص ۱۵]، نظریهی اجتماعی با سه بعد اصلی قدرت اجتماعی مرتبط است. مراد از قدرت در اینجا معنای خاص نیست بل که مجموعهی کارکرد و تعادل و انسجام و توان های دگرگونی و نبود تعادل در جامعه است. این سه بعد عبارتاند از: «مناسبات اقتصادی که بر بیشترین پیشرفت خود در نظام مبتنی بر بازار مشهور به سرمایه داری رسیده است؛ ایدئولوژی هایی که از ره گذر آن ها شکل های قدرت ویژه توجه و جای گاه متعاقبان آن ها در جهان معین می شود؛ و سرانجام، الگوهای گوناگون سلطهی سیاسی». نظریه پردازان بزرگ اجتماعی به ویرو، مارکس، دورکهایم و وبر به روابط متقابل این دو پرداخته اند. اما پاتنام، بِکر، سراگلدین و کلمن به جنبه های سطحی این روابط، تنها در شکل های مجزا، انتزاعی آن هم زیر تاثیر اقتصاد بورژوایی توجه کرده و گمان برده اند با دست کاری و مهندسی روی آن ها وقتی به این موارد می پردازد به آن روابط ژرف توجه می کند. او همان گونه و در موارد وقتی به این موارد می پردازد به آن روابط ژرف توجه می کند. او همان گونه و در موارد وقتی به این موارد می پردازد به آن روابط ژرف توجه می کند. او همان گونه و در موارد زیادی نیز در همان روابط مهندسی اجتماعی متوقف می شود. بوردیو، برخلاف واتی دی زیادی نیز در جهت حرکت به سوی «توافق» به دست نمی دهد بل که دید گاه و موتجه مبارزه ی بی وقفه است [کالینیکوس ۱۳۸۴، می ۱۵۰].

بوردیو هر وضع جهانی را تعادلی ناپایدار میداند. تعادلها، سازشهای موقت بر سر تسهیم و توزیعاند و از آن پس روند اصل مبارزه برای تصاحب ارزشهای اقتصاد و از آن رو تحمیل شیوهها شروع و روابط اقتصادی ظاهر میشود. بوردیو در پژوهش خود میان قبایل بربر الجزایر دریافت که اختلافی نظاممند میان ساختارهای خویشاوندی رسمی و کردار واقعی وجود دارد. در دید ساختارگرا روابط منطقی خویشاوندی به ویژه از حیث عوامل تعیین کننده ی اقتصادی خودمختاری تام دارند، اما از نظر بوردیو، در کردار واقعی، این روابط برای آن که عاملان محیط اجتماعی روابط را در حالت کار کردن مداوم نگه دارند و شدت و توان کار را بالا ببرند، به گونهیی معنادار حضور می یابند. جهان اجتماعی دارای ساختارهای عینی اجتماعی یه هستند که مستقل از میل و انگیزه یعاملان کار می کنند و میتوانند بر کردارها یا بازنمود کردارها تاثیر میل و انگیزه یعاملان کار می کنند و میتوانند بر کردارها یا بازنمود کردارها تاثیر میل و انگیزه یعاملان کار می کنند و میتوانند بر کردارها یا بازنمود کردارها تاثیر میل و انگیزه یعاملان کار می کنند و میتوانند بر کردارها یا بازنمود کردارها تاثیر میل و انگیزه یعاملان کار می کنند و میتواند بر کردارها یا بازنمود کردارها تاثیر موقعیت اجتماعی از نظر بوردیو در واقع دستگاهی از قضاوتها است که در آن موقعیت اجتماعی عاملان از راه روابط اضادآمیز مشخص میشود. بوردیو با تایید نظر مارکس دایر بر این که «سرمایه، روابط اجتماعی است» به نظریه ی سرمایه ی فرهنگی

می رسد که عبارت است از درجه ی مهارت و کاردانی که شخص در کردارهای فرهنگی که جامعه آن را مشروع می داند، دارد. گرچه یکی از شاخص های فرهنگی، تحصیلات است اما این دو، یکی نیستند. سرمایه ی فرهنگی رابطه ی ناساز گار است، یعنی اعتماد به نفس در عرصه ی جهل نسبی، و ناپیش بینی شدنی ها در عرصه ی آشنایی ها. سرمایه ی نمادین از نظر بوردیو عبارت است از سرمایه ی انکار شده و آن چیزی است که حتا «سرمایه ی اقتصادی» به آن احتیاج دارد تا ماهیت واقعی کارآیی خود را ناشناخته باقی بگذارد. در واقع کارکرد سرمایه به نوعی به کرشناختی می رسد، نوعی قدردانی رایج نسبت به منافع شکل می گیرد و این قدردانی، منبع اصلی این مشروعیت بازشناسی شده است.

نظریهی اجتماعی هدف هایی دارد: دریافتن جامعه به عنوان یک کل به جای در نظر گرفتن شکلهای سیاسی و روابط جزیی، تمایز بین انواع جامعه، و سرانجام تحلیل زنده گی اجتماعی جدید در همه یجهان، بهویژه در دو سده ی گذشته و باز بهویژه از حیث تحولات درونی جوامع. توکویل، مارکس، دورکهایم و وبر نظریه پردازان کلان مقیاس اجتماعیاند. نظریهی اجتماعی میراثدار آمال و تعارضهای روشن گری از آغاز تاکنون است. نظریهی اجتماعی دل به پسامدرنیسم که میخواهد هر آبرروایت (یا زبرروایت) و دریافتهای کلان و طبقهبندیهای اساسی اجتماعی را به دریا بریزد و مفاهیمی چون آفرینش ارزش اجتماعی، رهایی کار، دیالکتیک روح، تفسیر نهایی را فرو ریخته و به دردنخور بداند، نمی دهد. پسامدرنیسم درست در عصری که انبواع نبوین ستم گری، سلطه، بازدارنده گی و سازوکارهای تحلیلی اجتماعی ۔ اقتصادی جهانی به گونهی نظاممند وارد کارزار شدهاند، به طرد روشن گری و خبرد پرداخته راه را برای توجیه عقلانیت اقتصادی سرمایهداری و توجه به پدیدههای انتزاعی سرمایهی اجتماعی - چونان یک نگرش مهندسی جزیی - باز میکند. به هرحال طرفداران نظریهی اجتماعی بر آن نیستند که تاریخ نظریهی اجدماعی نوین را صرفا به أبرروایت ها یا کلانبرداشت های متضاد و محدود کنند. در نظریه ی اجتماعی دیدگاه های وبر، دورکهایم، مارکس را از یکسو و دیدگاههای اسپنسر، کنت و پارسونز را از دیگرسو داریم که اولیها برجسته و دومیها کمرنگتر و کمتاثیر گذارترند. به هر تقدیر نظریهی اجتماعی خشم نظریه پردازان بازارمحور، عقل سو و سیاست مداران راست افراطی، بهویژه راست نو مانند تچر، ریگان، بوش، چنی، رامسفلد، هوارد و المرت را برانگیخته است. در این میان گرچه متولیان حکومت تجری از مقولهی علوم اجتماعی صرفا کنت،

دور کهایم و وبر را در نظر داشتند با این وصف از این که علوم اجتماعی استقلال عمل و آرایش سنتی – مرکزی سیاست مداران را زیر سوآل می برد ناراضی بودند. بی هدوده نیست که بعدها طرف داران سرمایه ی اجتماعی از در کاربرد ابزارهای اقتصاد در سامان دهی جامعه براساس فرامین بالادستی حکومت ها و صاحبان قدرت برآمدند. شگفتی من از این است که چه گونه دانش جویان بی نوا تاکنون نفهمیده اند این سرمایه ی اجتماعی جنبه ی بازسازی شده ی نظریه ی مهندسی اجتماعی است که تمینجر از هاروارد آن را برای کنترل اوضاع و جلوگیری از جنبشهای آزادی بخش و تمایلات کمونیستی توده ها در آسیای جنوب شرقی به کار برد. اما ایالات متحد با برخورد با قهر انقلابی مبارزان در قیام ناگزیر به ترک صحنه و پذیرش شکست میخوانند و نوعی عقده ی اجتماعی – سیاسی است که سیاست مدارن را به انتقام گیری میخوانند و نوعی عقده ی اجتماعی – سیاسی است که سیاست مدارن را به انتقام گیری میخوانند و نوعی عقده ی اجتماعی – سیاسی است که سیاست مدارن را به انتقام گیری می خواند و انتخاب شدن رادیکال ها و فلسطین (این هر دو پس از سر گذراندن می نوانان از از و انتخاب شدن رادیکال ها و طرف داران مقاومت) می کشاند. شکست

اقتصاد سیاسی از دل توجه مارکس به شرایط مادی زنده گی بیرون آمد اما نه در خلا و نه بی پشتوانه. اقتصاد سیاسی پیش از مارکس وجود داشت و پس از این نیز وجود داشته و خواهد داشت و تحول خواهد یافت. کارل مارکس نقطهی عطف در تاریخ آگاهی بشر بهشمار میآید. او کار خود را از ماهیت اصلاح جامعهی مدنی بهزعم هگل شروع کرد و به اقتصاد سیاسی انتقادی رسید. اقتصاد سیاسی انتقادی جای گاه برجستهیی در نظریهی اجتماعی یافته است.

امروز نظریهی اجتماعی، به گونهیی گریزناپذیر یکی از شکله ای سیاسی اندیشه است: شکل انتقادی، مهندسی اجتماعی و سرمایهی اجتماعی ـ در وجه محافظ هکارانه ـ نولیبرالی آن ـ نیز شکل اندیشهی سیاسی دیگری است که بـه تمشیت امور قـدرت می پردازد. هم وبر و هم مارکس شخصیته ای فعال و درگیر سیاسی زمانه ی خـود بودند. امروز نیز در دل دیدگاههای انتقادی و رادیکال از مکتب فرانکفورت تا اصحاب مانتلی ریویو، انترناسیونال سوسیالیستی و چپ جدید، آن چـه را از آشکار و ناآشکار و مستقیم و نامستقیم در نظریههای اجتماعی نهفته است، توصیف میکند. ارزیابی و ارایه راه حلهای سیاسی اما مهندسی اجتماعی و سرمایه ی اجتماعی به سازگار کردن

مبارزهی طبقاتی ویژه گی همیشه گی هر جامعه ی طبقاتی است. اگر این را بپذیریم به دنبال آن برای توضیح دگرگونی اجتماعی به این مرحله می رسیم که در بحرانها مبارزههای طبقاتی حادتر می شوند و به دورانی می رسیم که انقلاب اجتماعی نام دارد با دورانی کوتاه یا طولانی که معمولا بر حسب آخرین مراحل شکست یا پیروزی و صحنه ی نبرد نهایی آن توصیف می شود. مفسرانی وجود دارند که در آثار مارکس، گرایشی جبرگرایانه و تقدیرباورانه می بینند. کارل پوپر تعهد دارد که در این زمینه جعل و اغراق کند. بی شک در آثار مارکس، چیزهایی وجود دارد که این باور را تقویت می کند یا آغازگاهی می کند برای اغراق گویی و نادرستنمایی. اما بخش اعظم اندیشه می مارکس با چنین روی کرد غایت شناسانه ی تاریخی سازگاری ندارد. اگر همه ی اندیشههای مارکس را انسانها هستند که تاریخ را می سازند اما نه کاملا به میل خود و نه در شرایطی که انسانها هستند که تاریخ را می سازند اما نه کاملا به میل خود و نه در شرایطی که خودشان آن را برمی گزیند، بل که در اوضاع و احوالی که آنها به واقع در آن حضور دارند و آن را از حیث تلویخی به میراث برده از حیث اجتماعی در آن جای گرفتهاند.

می توان مانند کائوتسکی به نگرش تقدیر گرایانه تری از ماتریالیسم تاریخی روی آورد، اما لوکاچ روایت دیگری دارد و آن ذهنیت طبقاتی است و مبارزهی طبقاتی که سرشار از احتمالها و تردیدها است. با همهی بحثهای مارکس و مارکس گرایان بعد از او بهویژه رزا لوکزامبورگ، دربارهی تضادهای درونی اقتصاد سرمایه دار و سقوط نرخ سود چونان عامل فروپاشی سرمایه داری، امروز این نظر از استدلال و تجربه ی کافی برخوردار است که تضاد درونی وجود دارد اما این تضاد تنها عامل فروپاشی نیست برخوردار است که می تواند دگرگونی آگاهانه را فراهم آورد. رهایی طبقه ی کارگر سوسیالیستی است که می تواند دگرگونی آگاهانه را فراهم آورد. رهایی طبقه ی کارگر دارد اما تنها با حضور خود او شدنی است. این دیدگاه البته با نخبه گرایی خیال پرورانه و اصلاح طلبی ذهنی و اراده گرایی رمانتیک تفاوت بنیادی دارد. به هر حال از همین اصلاح طلبی ذهنی و اراده گرایی رمانتیک تفاوت بنیادی دارد. به هر حال از همین جنبهها است که نظریه ی اجتماعی رادیکال بیرون می آید.

نقد قدرت اجتماعی استثمارگران که از راههای مختلف ایده های خود را به جامعه تحمیل میکنند و از ابزارهای فرهنگی، دینی، رسانه یی و سرمایه ی نمادین سود میبرد در دل نظریه ی اجتماعی رادیکال جای دارد. البته نظریه ی اجتماعی میتواند بی برداختن به این جنبه ها نیز وجود داشته باشد که نمونه ی آن نظریه ی اسپنسر، نیچه، کینز و

هایک است. وبر از حیث گسترده گی و ژرف ای نگرش می تواند با مارکس تا حدی هم آوردی کند. به هرحال نظریهی وبر از حیث ناتوانی در یافتن علتها و نیروهای اساسی در میان عناصر «جامعه شناسی تفهمی» او نارسا و انتقاد پذیر است. گرچه نظر مارکس از این جهت که از تعارض های ملی و قومی و توان بازسازی کل نظام سرمایه داری و جنبه های مختلف انقلاب های سیاسی، دموکراتیک، رهایی بخش و ضد استعماری غافل مانده است، انتقاد پذیر می نماید. اما نکته ی مهم زایایی اندیشه ی مارکس، مثلا در تجربه ها و نظریه های روسیه و لنین و نیز چین و مائوتسه تونگ، کوبا و کاسترو، دیروز و امروز امریکای لاتین، مکاتب فکری انتقادی در زمینه ی نظام ستم گر جهانی و سرمایه داری نوین وسایل کشورهای کم توسعه نهفته است. پیروز یا شکست خورده، کم انتقاد یا پرانتقاد، هرچه هست، تاکنون نظریه های اجتماعی مارکس گرا، انتقادی و رادیکال موفق تر

لوکاچ تفاوت واقعی و معنادار بین آگاهی طبقاتی «واقعی»، و «ممکن» میبیند. آگاهی طبقاتی بر لایهی واکنشهای مناسب و عقلی قرار دارد که سرنگونوار به فرآیند تولید نسبت داده میشود. اما این آگاهی ربطی به حاصل جمع و میانگین آگاهی منفردانهی اعضای طبقه یا کسانی که احساس میکنند به طبقه یی وابستهاند، ندارد. به نظر میرسد در اینجا آگاهی طبقاتی شباهت به نمونهی انگاری وبری دارد. این آگاهی بالقوه (درتوان) است اما بیجایگاه و بیپایگاه نیست، بل که بازنمودی از آگاهی درشوند (بالفعل) است. این آگاهی درشوند طی فرآیندی به دست میآید (به دست طبقه ی کارگر از نقطهنظر لوکاچ). انتقاد بر این که این نظریه میتواند تاییدکننده ی حزب پیشتاز و مشروعیت بخش به استالینیسم باشد، زیرا «از بیرون» اعمال اراده میکند البته قابل توجه است اما نمیتوان به ساده گی آن را دربارهی لنین یا لوکاچ به کار برد.

گرامشی میپذیرد برداشت انسان از جهان میتواند آشفته و پراکنده باشد و بنابراین جنبهی انتقادی و منسجم (منسجم، به قدر لازم و نه تعصب آلود) را از دست بدهد. انسان ممکن است گرایش هایی به سمت گروه های مختلف اجتماعی پیدا کند و تعصب ها و باور هایی متعلق به اعصار گذشته و حال داشته باشد و حتا چونان «هر کس فیلسوف است، گیریم به روش ویژه ی خود» (نقل به معنا از کروچه) در باب فلسفه ی آینده حدس هایی بزند. سلطه ی ایدئولوژی سرمایه داری میتواند با آگاهی طبقه ی کارگر همزیستی کند. برداشت سوسیالیستی و بورژوایی از جهان میتواند به گونه یی

نظر گرامشی آگاهی نظری ممکن است متناقض با فعالیت انسان باشد. نتیجهی این کار می تواند ایجاد شرایط انفعالی و بی عملی برای دگرگونی اساسی از آب درآید. سلطهی ایدئولوژیکی نظام مستقر ناعادلانه تنها پی آمد مغزشویی و تبلیغ نیست (گرچه این ابزار در ایجاد تودههای گستردهی بی عمل بسیار موثر است.) اما بهجز آن این سلطه می تواند ناشی از توازن نسبی برداشتهای اجتماعی متضاد باشد. وحدت نظریه و عمل نیز مکانیکی نیست بل که بخشی از فرآیند اجتماعی و تاریخی است. از نظر سازمان دهد و این کار بی حضور روشن فکران سازمانده و رهستان شود باید خود را میسر نمی شود. در این جا گرامشی از نظر لنین درباره ی پیشتازی پرولتاریا، برای سازمان دهد و این کار بی حضور روشن فکران سازمانده و رهسران تشکیلاتی و فکری با که رهبری فکری، فرهنگی، انقلابی و ایدئولوژیک را نیز به دست می گیرند. بخشهای بالندهی اجتماعی که چشم انداز بهتر، روشنتر، آزادتر و عادلانه در از جهان بخشهای بالندهی اجتماعی که چشم انداز بهتر، روشنتر، آزادتر و عادلانه در از جهان دارند باید پیش از آن که به قدرت حکومتی برسند به فکر رهبری باشند. در این جا

مفهوم سرمایهی اجتماعی میخواهد چیزی را توضیح بدهد که گویا در غیاب آن مفهوم توضیح ناپذیر بوده است و آن همان عاملی است که اجازه می دهد جامعه موفقیت آمیز عمل کند. این که موفقیت چیست و به چه گروههایی تعلق دارد و این که تضادها و دگرگونی ها چه گونه به شمار می آیند در مفهوم سرمایه ی اجتماعی جای ندارد. اما نظریه ی اجتماعی از طریق بحث های اقتصاد سیاسی و کاونده گی ژرف روابط اقتصادی، به عوض قرار گرفتن زیر سیطره ی اثر اقتصاد متعارف، می کوشد به این پرسش ها پاسخ دهد. در واقع آن چه مفهوم سرمایه ی اجتماعی می خواهد به زور و با ابهام و هزاران دشواری و مساله آفرینی به آن دست یابد در پرتو نظریه های اجتماعی دست یافتنی اما نیازمند نقد و مقایسه است.

در چارچوب نظریههای اجتماعی و با تکیه بر موازین اقتصاد سیاسی میتوانیم بفهمیم چرا ما و دیگران اینگونه رفتار میکنیم، آنگاه تغییر رفتار برای توانمندی، همراه با سمتوسوها، امکانات، شرایط لازم تضاد و تحول و پویاییها مورد توجه قرار میگیرند و نه با روش مهندسی اجتماعی و کاربرد سیطره گرانه ابزارهای اقتصاد عقلِ سود. نظریههای اجتماعی تحلیل را از سطح فردی به سطح اجتماعی بالا میبرند، از بازار به فرابازار میرسند و از انگیزههای محدودبینانهی فردی راه به خوی گریها،

هنجارها، نهادها و قوانین میبرند. جذابیتی که طـرفداران سـرمایهی اجتمـاعی بـهآن میبخشند از جنبههای فریبندهی اصلاحگرانهی آن ناشی میشود و این که اجازهی نقـد ریشهیی به ابزارهای مهندسیشان نمیدهند.

نظریهی سرمایهی اجتماعی به شمارآفرینی (یا تکثیر) نظریههای شبیه خود می پردازد و این کار را با ازدیاد متغیرها و شاخصهایی انجام می دهد که جز سردرگمی و ناتوانی در تحول اجتماعی به بار نمی آورند زیرا آنها وابسته و پیوسته به یک دیگرند و با ارایهی تعریفهای متفاوت از مفهوم سرمایهی اجتماعی دردی را دوا نمی کنند. این که به مواردی چون بیماری، نبود عدالت و آزادی واقعی، فقر، بی سوادی، فساد، کار کردهای اقتصاد، توانایی، تبعیض فرهنگی و جز آن بر اساس رفتار فردی نگاه کنیم و را در زمانها و مکانهای متفاوت به کار می برد. تغییر در نوشتهها و بررسی های را در زمانها و مکانهای متفاوت به کار می برد. تغییر در نوشتهها و بررسی های سرمایهی اجتماعی رفته رفته از خنثا بودن عوامل متعدد این سرمایه دور شده است که آن شیوههای فکری متفاوت را در برمی گیرند و به عوامل خارج از قلمروی بحث و حتا به شیوههای ویژهی اهل بحث و نظر می رسند. مواردی که تاکنون از نظر دور مانده بودند جای بحثهای سطحی سابق را می گیرند، اما تا زمانی که راه به نظریه های بودند جای بحثهای سطحی سابق را می گیرند، اما تا زمانی که راه به نظریه های پایه ی اجتماعی و تحلیل اقتصاد سیاسی نمی برند نقش شان عمدتا بی اعتبار کردن

همان گونه که بیشتر تحلیلهای انتقادی نشان دادهاند، نظریههای جدید تمایل دارند بر جامعهی مدنی و جنبههای وابسته و جلوههای مربوط به آن متمرکز شوند، اما اینها بحثهایی مجزا و یگانه در زمینهی اقتصاد، سیاستهای دولتی، نقش دولت ملی، کارکرد قدرت و جناحبندیها و تعارضهایی که ویژهی جامعهی سرمایهداریاند در نظر گرفته میشوند که فقط در صورت تمایل وارد بحث میشوند. همهی اینها میرسانند بحث سرمایهی اجتماعی ناتوان از حفظ و تکامل خود به عنوان یک رشتهی مستقل بوده می اید به بحث زمینهها و شرایط اجتماعی در چارچوب نظریههای اجتماعی و اقتصاد سیاسی تبدیل شود تا از آن راه بتواند به انواع برنامهها، سیاستها، کنشها و سازماندهیهای رسمی و مردم پایه راه بیابد.

فهرست منابع

الف. منابع انگلیسی

1- Akerlof, G. [1990] "George A. Akerlof" in "Economic Sociology" by R. Swedbergs (ed), Cheltenham: Edward Elgar.

من این مطلب را از فصل دوم کتاب (۲۰۰۱) Fine بر گرفتهام.

2- Becker, G. [1993] Human Capital: A Theoretical and Empirical Analysis with Special Reperence to Education, London: University of Chicago press, 3d Edition.

3- Becker G. [1958] "Competition and Democracy" Journal of Law and Democracy. Vol. I, PP. 105-6.

4- Becker G [1996] Accounting for Tastes, Cambridge: Harvard University Press, P. 1.

5- Becker G. [1996], ibid, pp 25-26.

6- Baurdieu, P. [1980], le Capital Social.

مراجعه كنيد به: [Fine2001]

7- Bourdieu, P. [1986] Dintinction: A Social Critique of the Judgement of Taste, London: Routledge Kegan Paul.

8- Bourdieu, P. and Haake, H. [1995] Free Exchang, Cambridge: Polity Press, first Publishid in French, 1994.

9- Bourdieu, P. [1995] The State Nobility: Elite Schools in the Field of Power, Cambridge: Polity Press.

10- Cernea, M. [1996] "Social Organization and Development Anthropology". به نقل از [fine 2001]، صص ۱۵۱-۱۵۳

11- Coleman, J. [1988] "Social Capital in the Creation of Human Capital", American Journal of Sociology, vol. 9, Supplement, S 95-S120.

12- Fine, B. and Leopold, E. [1993] The World of Consumption, London: Routledge.

13- Fine, B. [1998] The political Economy of Diet, Health and Food Policy, London: Rutledge.

14- Fine, B. [1999], "From Becker to Bourdieu: Economic Confronts the Social Sciences, International Papers in Political Economy, Vol. 5, N. 3, PP. 1-43.

15- Fine, B. [2001] Social Capital Versus Social Theory, Political Economy and Social Science at the Turn of the miltennium, London: Routledge, p. 5.

16- Grootaert, Christin and Van Basteler, Thierry (eds) [2002], The Role of Social Capital in Development: An Empirical Assersment, UK: Cambridge University Press.

17- Hodgson, G. [1994] "Some Remarks on "Economic Imperialism" and International Political Economy", Review of International Political Economy Vol. 1, No. 1, pp. 21-28.

18- Kapur, D. etal [1997] The World Bank: Its First Half Century, Vol. II, Perspectives, Washington: Brookings.

19- Putnam, R. [1993] Moking Democracy Work: Civic Traditions in Modern Italy, Princeton: Princeton University Press.

20- Putnam, R.D. [2002], Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community, New York: Simon and Schvster. 21- Serageldin, I. [1997].

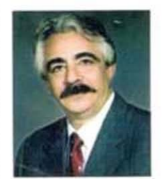
به نقل از فاین (۲۰۰۱، ص ۱۶۱].

22- Stiglitj, J. [1998] "More Instruments and BroaderGools: Moving Toward the Post Washington Consensus", the 1998 Wider Annual Lecture, 7 January, Helsinki.

23- Tarrow, S. [1996] "Making Social Science work Across time and Space: A Critical Reflection on Robert Putnam's Making Democracy Work", American Political Science Review, vol. 90, no. 2, PP. 389-97.

24- Williamson, J [1990] "What Washington Means by Policy Reform", in Latin American Adjustment, How Much has Happened, J. Williamson (ed) Washington: Institute for International Economics.

منابع فارسى: ۱- ایمانی جاجرمی، حسین [۱۳۸۳]، «*الکسی دوتوکویل؛ زنده گی انجمنی و دموکراسی»*، کتاب ماه علوم اجتماعی، شمارهی ۸۹، سال هشتم، اسفند. [۱۳۴۷]. ۲- دوتوکویسل، الکسسی [۱۳۴۷]، تحلیسل دموکراسی در امریک، ترجمه ی رحمت الله مقدممراغهيي، تهران: انتشارات زوار. ۳- فوکویاسا، فرانسیس [۱۳۷۹]، پایان نظم: سرمایهی اجتماعی و حفظ آن، ترجمه ی غلامعباس توسلی، تهران: انتشارات ایرانیان، صص ۳ تا ۱۰. ۴- کیالینیکوس، الکیس [۱۳۸۳]، درآمیدی تیاریخی بر نظریهی اجتماعی، ترجمه یاکبر معصومبىگى، تھران: نشر آگە. ۵- کلمن، جیمز [۱۳۷۷]، *بنیادهای نظریهی اجتماعی*، ترجمهی منوچهر جسوری، تهران: نشر نى. ۶- مجیدزاده، رضا [۱۳۸۴] «بررسی روش *شناختی جای گاه سرمایهی اجتماعی در تئوری* توسعه»، جامعه و اقتصاد، شمارهی ۷، زمستان، صص ۲۴-۵۳. ۲-هاروی، دیوید [۱۳۸۰] «جغرافیای قدرت طبقاتی» در کتاب مانیفست یس از ۱۵۰ سال، نوشتهی لئوپانیچ و کالیز، ترجمهی حسن مرتضوی، تهران: نشرآگه ص ۷۶۰ ۸- هیرشمن، آلبرت [۱۳۸۲]، *خروج، اعتراض، والدری محمد*ی محمد مالجو، تهران؛ نشـر شيرازه.



فریبرز رئیس دانا متولد ۱۳۲۷ و دانش آموختهی دکتری اقتصاد از مدرسه اقتصاد وعلوم سیاسی از دانشگاه لندن (ال. اس. ای) است. رئیس دانا افزون بر فعالیت کارشناسی، پژوهش و تدریس در رشتهی اقتصاد، در فعالیت های سیاسی، اجتماعی، ادبی و مطبوعاتی اش، همواره در

کارزار روشنفکری اجتماعی به گسترهی دموکراسی، عدالت اجتماعی و سوسیالیسم نیز پرداخته است.

کتاب حاضر در بردارنده ی شانزده مقاله و چهار گفتوگو، هرکدام مستقل و با تاریخهای متفاوت است. اما با وجود این استقلال، رشته ی پیوندی از دموکراسی خواهی، و عدالت طلبی با بینش سوسیالیستی میان نوشته ها وجود دارد.

مسایل مهم مورد بحث و مناقشه در داخل ایران و تا اندازهای در میان ایرانیان دیگر کشورها انگیزههای نوشتن این مقالهها و گفتوگوها بوده است. مسایلی چون: دفاع از سوسیالیسم، بحران در نظریه مارکسیسم، رخدادهای پس از فروپاشی شوروی، نگاه سوسیالیسم به هنر، کژراههی «راه سوم»، انتظار از جنبش دانشجویی و... گوشههایی از مسایلی است که در کتاب حاضر بررسی شده است.



شابک: ۹۲۸-۹۶۴-۲۱۸۸-۸۶-۹ ISBN: 978-964-7188-86-9

